
Séminaire 2025-2026.
			   Fig. (Figure, Image, Grammaire)
			   	 LXXIII. Épices   

« ‘Il faut bien manger’ ne veut pas d’abord dire prendre 
et comprendre en soi, mais apprendre et donner à manger, 

apprendre-à-donner-à-manger-à-l’autre. On ne mange jamais 
tout seul, voilà la règle du ‘il faut bien manger’. » 

	 Jacques Derrida, Points de suspension

« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir 
des autres. Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton 

assimilé. »
Paul Valéry, Tel quel

« Connaît-on les effets normaux des aliments ? Y a-t-
il une philosophie de la nutrition ? » 

Friedriech Nietzsche, Le gai savoir

	Séminaire LXXIII
	Métaphysique de la consommation VII  
	Espèce, être spécial & épices. 

Ce troisième séminaire voudrait penser et 
interprèter le concept d’épices, afin de saisir 
des problématiques d’existence, de valeurs et de 
goûts. À la fois, qu’est-ce qu’une épice ? Qu’est-
ce qu’une espèce ? Qu’est-ce qu’un goût épicé ? 
Qu’est-ce qu’une spéculation ? Qu’est-ce que le 
regard ? Qu’est-ce qu’un être spécial ? Qu’est-ce 



qu’un indice ? Qu’est-ce qu’un aspect ? Qu’est-
ce que l’épreuve du spectacle ? Qu’est-ce que 
l’épreuve du goût ?

Le terme épice désigne très précisément ce 
qui permet d’assaisonner (végétal - aromatique - 
piquant). Le verbe assaisonner signifie originellement 
accommoder selon la saison. Il s’agit donc de 
ce que nous pourrions nommer une théorie 
météorologique et climatique de l’être. Le terme 
saison vient du verbe satio qui signifie semer (et du 
verbe sero qui signifie semer et de semen (la graine 
ou encolre l’élément). La première asstestation 
du terme épice est datée de 1040 (Pèlerinage de 
Charlemagne).

Ce qui signifie alors que l’on peut comprendre 
l’épice comme un dispositif  qui permet d’intensifier 
le rapport que l’être a avec le temps et le monde 
comme entourage. L’épice aurait alors la 
capacité d’accorder l’être et le monde. Ceci 
constitue notre première hypothèse. 

Le terme épice vient du latin species : il s’agit 
d’une terme d’une grande complixité qui signifie : 

- la vue 
- l’aspect
- l’apparition (et le fantôme ou le spectre) 
- l’apparence et le semblant 
- l’espèce 
- et la denrée (donc l’épices)
en philosophie le terme désigne : 
 	 - l’aspect et ce qui se manifeste 
	 - l’idée (comme traduction de eidos)
	 - le type



	 - l’espèce
  La langue grecque utilise le terme arôma 

pour désigner l’épice qui provient peut-être du 
verbe aroô qui signifie, cultiver et engendrer. Ce 
qui signifie alors que le terme grec arôma est plus 
proche du sens d’assaisonner que du sens d’épice. 
C’est ce qui permet une relation au monde (au sens 
d’engendrer). 

De sorte que on peut alors affirme que l’épice 
est bien ce qui permet de relier être et monde 
(comme modalité d’existence). L’épice est donc à 
la fois ce qui permet une relation entre l’être et le 
monde mais surtout elle est une intensification de 
cette relation. Voilà ce qui permet de penser ce 
qu’est l’épice. 

Mais qu’est-ce que cette species ? Quel est cet 
étrange terme qui désigne à la fois un problème 
de vision et une question d’apparence ? Et qui 
forme et désigne une série de termes importants 
comme specimen, indice ; spectaculum, spectacle, 
aspect ; spectator, regardeur ; specto (fréquentatif  
de specio, regarder) ; specula, observatoire ; 
speculator, observateur ; speculum : miroir ; speculatio, 
contemplation ; spectrum, simulacre (eidola).  

Il faut donc comprendre que tous ces termes 
sont liés à une racine commune : la racine *spec qui 
désigne la vue. Nous avons donc ici une première 
problématique. Les pensées anciennes fonctionnent 
à partir de la vue et de la vision. Nous avons pour 
cela deux termes fondateurs dans les langues 
grecques et latines (théa et spec) et deux ensembles 
presque parfaitement semblables qui désignent 
une sorte de fondation de notre rapport au monde, 



au visible, à l’œuvre, à la représentation, à la 
reproductibilité et la manière avec lesquelles nous 
nous saisissons du monde comme réel et comme 
réalité. 

Dans la langue grecque nous avons :  
• THEA [θέα] la vue 
	 - THAUMA [θαῦμα] ce qui étonne  (en tant 

qu’apparition et surprise) 
	 - THEATRON [θέατρον] la représentation 

de ce qui étonne (le théâtre)
	 - THEORIA [θεωρία] observer et 

interpréter ce qui étonne (la théorie) 
Dans la langue latine nous avons :  
• SPEC qui désigne la vue 
	 - SPECIES : ce qui livre une apparence 
	 - SPECTACULUM : la représentation de 

cette apparence (le spectable) 
	 - SPECULATIO : l’interprétation de cette 

apparition (la puissance spéculative)
Première remarque :  
tout commence par ce qui se donne à voir 

(ce qui est la fondation de la philosophie et de 
l’art). C’est-à-dire faire face au monde comme 
événement et en comprendre à la fois ce qui est 
surprenant et stupéfiant et ce qui est étonnant et 
spécial. 

Deuxième remarque :
pour faire face à cette « surprise » tout se 

concentre dans des systèmes de représentation. On 
assume alors une préférence à la représentation 
pour pouvoir faire face à ce stupéfiant. Cette 
préférence doit être assumée comme mimèsis : 

- soit faire des images (passer de l’eidos à l’eidola) 
- soit performer l’action, ce qu’on nomme 



drama (action) - urgie (produire) pour distancier 
l’expérience du réel et le faire advenir comme 
réalité. 

- soit alors pour canaliser (voir pour cela le 
travail sur la racine *ar et les termes art, rite & tekhnè)

Troisième remarque :  
on invente alors deux systèmes assez similaires, 

la théorie et la spéculation qui consiste à interpréter la 
saisie du monde à partir de soi. La pensée latine et 
l’histoire de la philosophie (médiévale et classique) 
fourniront alors trois concepts très importants : 

concept 1 : l’espèce
concept 2 : l’être spécial 
concept 3 : l’épice

Qu’est-ce que l’espèce ? Dans la pensée 
aristotélicienne l’espèce (eidos) est l’un des 
universaux avec le genre (genos) et la différence 
(diaphora). Voir Aristote, Les Topiques, auquel il faut 
ajouter le propre (le non essentiel) et l’accident (le 
non nécessaire). Ce qui signifie que l’espèce est un 
dispositif  qui permet de désigner et de penser ce 
qui est. 

Ce qui signifie encore ce pourquoi nous payons 
« en espèces ». Parce que nous payons avec des 
monnaies faciales (kharakter) et parce que cela 
désigne ce que nous sommes (comme puissance). 

Qu’est-ce qu’un être spécial ? Pour cela il faut se 
référer à Giorgio Agamben (Profanation et Le Règne 
et la gloire). L’être spéciale est l’être qui se manifeste 
et qui communique et qui de la sorte réclame une 
actualisation de son espèce (comme apparence) 
et qui ainsi laisse derrière lui (dans le temps) des 



spectres (des apparences révolues).
L’être spécial ouvre à l’interrogation des 

« formes de vie » et des « conditions de vivabilité ». 
Les formes de vies (diaita) sont les modalités avec 
lesquelles nous advenons à cette spécialité, et les 
conditions de vivabilité (diéténomie) sont ce qui 
permet au vivant de vivre (advenir spécialement)

Qu’est-ce qu’une épice ? 
C’est à la fois ce qui permet de faire éprouver 

cet être spécial et les formes de vie (ce qui advient). 
L’épice est ce qui vient intensifier le goût donc 
la relation au monde. Mais c’est aussi ce qui va 
désigner des formes particulières de vies : ce qui 
sera par exemple la création de la première bulle 
spéculative au moyen-âge, la création d’objets 
propres à cela comme les spéculos, les Pepper-corn, les 
pains d’épices, les gastronomies du XIIe au XVIIe 
siècle, etc.). L’épice est donc ce qui intensifie nos 
modalités d’existence et ce qui désigne l’intensité 
de ces modalités. 

Il y a donc relation continue entre espèces et 
épices comme signe de valeur et comme relation 
d’intensification et l’expérience du goût et de l’être 
spécial. 

 
Qu’est-ce qu’un aspect ?
L’aspect est ce par quoi on se donne à voir. Et 

ce par quoi on donne à voir son être spécial. 
L’épice est un des modes pour augmenter 

l’intensité de cet apparaître. Il est donc important 
de produire une théorie aspectuelle et une théorie 
du goût. Il faut alors repenser une histoire des 
représentations à partir de 1. ce qui relie être et 



monde et 2. ce qui intensifie cette relation.
Il serait alors important de produire une 

théorie du goût. Pourquoi ? Pour deux raisons 
fondamentales : 1. parce que le goût est impensé à 
la fois du côté de la philosophie mais aussi de l’art, 
2. Parce que le goût est une essentielle modalité de 
connaissance du monde. 

Or il faut être en mesure de repenser cet 
impensé et comprendre pourquoi la pensée ne 
s’est pas intéressé à ce type d’objet. Et il faut 
encore repenser le rapport à la connaissance 
et à la destruction systématique des modèles 
gnoséologiques. Il faut alors imaginer que le 
concept d’épices devienne la modalité pour penser 
le goût et la connaissance. 

			   9 décembre 2025


