
Séminaire 2025-2026.
			   Fig. (Figure, Image, Grammaire)
			   	 LXXII. Logophagie   

« ‘Il faut bien manger’ ne veut pas d’abord dire prendre 
et comprendre en soi, mais apprendre et donner à manger, 

apprendre-à-donner-à-manger-à-l’autre. On ne mange jamais 
tout seul, voilà la règle du ‘il faut bien manger’. » 

	 Jacques Derrida, Points de suspension

« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir 
des autres. Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton 

assimilé. »
Paul Valéry, Tel quel

« Connaît-on les effets normaux des aliments ? Y a-t-
il une philosophie de la nutrition ? » 

Friedriech Nietzsche, Le gai savoir

	Séminaire LXXI
	Métaphysique de la consommation VII  
	Logophagie. 

Ce deuxième séminaire voudrait penser et 
interroger les questions de logophagie, à savoir 
l’ingestion du texte et donc l’ingestion de la 
connaissance autant que l’ingestion des figures au 
double sens de topoi comme figures littéraires, c’est-
à-dire manière de faire advenir le language pour 
faire apparaître des descriptions, des caractères, des 



figures ou encore une ambience et de phantasma, 
c’est-à-dire d’images mentales avec le désir de se 
projeter.

Il nous faudra donc traiter de la question de 
l’ingestion du texte et de la production de l’image 
mentale comme fantasma. Que signifie manger et 
ingérer du texte ? Que signifie manger et ingérer 
des figures ? Que signifie la métaphore ? Et si ce 
n’est pas une métaphore qu’est-ce que cela signifie ? 
Est-ce un problème d’assimilation ? Et si oui de 
quoi et comment ?

Pour cela nous utiliserons 3 œuvres 
particulièrement étranges : 

1. L’Apocalyspe de Jean de Patmos
Καὶ ἔλαβον τὸ βιβλίον ἐκ τῆς χειρὸς τοῦ ἀγγέλου, 
[kai elabon to biblion ek tes kheiros tou angelou]
Et je pris le petit livre de la main de l’ange,
καὶ κατέφαγον αὐτό, 
[kai katephagon auto]
et je le dévorai ;
καὶ ἦν ἐν τῷ στόματί μου ὡς μέλι, γλυκύ:
[kai èn en tô stomati mou ôs meli, gluku]
et il fut doux dans ma bouche comme du miel ;
καὶ ὅτε ἔφαγον αὐτό, ἐπικράνθη ἡ κοιλία μου.
[kai ote ephagon auto, epikranthè è koilia mou]
mais mangé, il fut âcre dans mon ventre.

2. La tapisserie de l’Apocalypse conservée au 
château d’Angers. Le format originel de cette 
tapisserie est de 6 mètres de haut sur 140 mètre 
de longueur. Aujourd’hui il est de 4,5 mètre de 
haut sur 100 mètres. Cette gigantesque tenture a 
été réalisée à Paris par le lissier Nicolas Bataille 
(ca. 1330 - ca. 1400) d’après les cartons du peintre 

Dans l’histoire de la 
stylistique ces 4 figures 

se nomment description, 
éthopée, propopée et 

hypotypose.

Il s’agit de comprendre les 
rapports entre ingestion, 

projection et introjection. 
Ce qui revient à analyser 

les  problématiques 
relations entre extérieur et 

intérieur de l’être. 

Apo. 10.9-10.11 
Ier siècle ec

Chrysippe, Stoïcorum Veterum 
Fragmenta, II, p. 21 § 54  : «  T…ni 
diafšrei fantas…a fantastÕn 
fantastikÕn f£ntasma » : il 
y distingue d’abord la phantasia 
(ou représentation) qui est 
une affection (p£qoj) qui se 
passe dans l’esprit (yucÍ), puis 
le phantaston (ou l’objet de la 
représentation) qui produit 
la phantasia (fantastÕn d� tÕ 
poioàn t¾n fantas…an), puis le 
phantastikon (ou imagination) qui 
est une projection vers le rien 
(di£-kenoj) et enfin le phantasma 
(ou l’objet de l’imagination) 
qui est ce vers quoi nous nous 
projetons selon le phantastikon.
[séminaire de 2012]



Jean de Bruges (ca. 1340 - ca. 1400). Elle a été 
réalisée entre 1373 et 1381. C’est une commande 
de Louis I d’Anjou. Cette tapisserie a été exposée à 
Sainte Trophime à Arles lors du mariage de Louis 
II d’Anjou en 1400. Elle est ensuite léguée à son fils 
le roi René. L’objet présenté est issu de la deuxième 
pièce de tapisserie « les sept trompettes » (Apo. 7.1 
- 10.11)

L’image peut se comprendre en une contraction 
de 6 éclats de temps : 

1. L’ange pose le pied droit sur la mer et le pied 
gauche sur la terre, 

2. Un ange annonce l’ange et le livre 
3. L’ange et le livre 
4. Le livre et le livre 
5. Le livre mangé 
6. L’expérience de l’amertume (buisson de 

myrte dont l’astringence aide à dissiper l’ivresse, 
Athénée XV, 675)



3. La gravure L’Apocalyspe d’Albrecht Dürer 
de 1498. Fait partie d’une série 

On connaît donc deux représentations 
importantes de cette « dévoration » : celle de la 
tapisserie de l’Apocalyse de Jean de Bruge & 
Nicolas Bataille (1373-1381) et celle gravée par 
Albrecht Dürer (1498). Les deux sont fidèles 
au texte de Jean et représentent précisément 
cet acte de dévoration, bouche ouverte, du 
petit livre (bibliodarion). Ces représentations sont 
exceptionnelles – et très complexes – pour deux 
raisons : d’abord parce qu’on ne représente pas 



l’acte de manger ni celui de l’assimilation, ensuite 
parce qu’il s’agit d’un cas très particulier, puisqu’il 
s’agit d’une logophagie, c’est-à-dire une dévoration 
du langage comme paroles, concepts, savoirs, ici 
sous forme d’écrits. 

La problématique la plus difficile, est de tenter 
de comprendre s’il s’agit d’une métaphore et 
surtout de son dégré d’intensité. S’il s’agit d’une 
métaphore, elle indique la difficulté à « digérer » 
la parole prophétique qui est lourde et indigeste : 
douce parce qu’elle ouvre vers un devenir doux, 
amère parce qu’elle est historiquement violente. 
Mais ce n’est peut-être pas suffisant comme 
interprétation. Dans le texte il ne s’agit pas 
simplement de manger, mais bien plutôt dévorer : 
le verbe (κατεσθίω) katesthiô dit précisément un 
dépassement du sens de manger en une dévoration. 
S’il ne s’agit donc pas d’une métaphore, il s’agit de 
rendre une expérience particulière de la relation 
d’incorporation du verbe (logos) de dieu. Ce que 
Jean dévore est la parole de dieu comme devenir de 
sorte que le modèle soit une autre forme de savoir, 
une autre forme de connaissance du monde qui 
s’éprouve dans une dévoration prophétique. Jean 
ne lit pas, il mange le savoir comme devenir. Cela 
suppose une forme plus intense d’assimilation et 
d’incorporation. Il faut se souvenir qu’il n’y plus 
de temps (khronos) parce que tout cela ouvre à la 
fin des temps historiques et à l’entrée dans l’aiôn, 
c’est-à-dire l’éternité. Dès lors il n’est plus temps 
de lire mais d’assimiler. Nous pourrions alors 
émettre l’hypothèse qu’il y a trois temporalités : 
celle archaïque de la faim et de la douleur (khronos), 
celle messianique de l’eucharistie (kharis) qui doit 

L’essentiel de la problématique se 
situe là : pourquoi ne pas représen-
ter l’acte de manger et l’ingestion ? 
Pourquoi c’est inscrit dans des temps 
de l’histoire et des représentations. 
Voir pour cela : 
Francesco Canova, Le Musée des 
bouches et le commentaire (Repos des 
bouches)
Guillaume Fustec, le commentaire 
sur l’Apocalyspe, 
Raphaël Lods, le commentaire (sur 
le silence)
Fabien Vallos, le commentaire (non 
finalisé) sur les céramiques grecques 
Fraçois Lissarrague, Un flot d’images, 
Biro, 1987



être entendu comme une bonne consommation et 
celle enfin éternelle d’une logophagie où le verbe 
est assimilé. Il est possible d’émettre une autre 
hypothèse : ce qui est doux est dans la bouche, 
c’est-à-dire dans le goût, en revanche ce qui est 
amer est dans la digestion. Parce que le temps est 
de l’éternité et dans l’immédiat est le goût, tandis 
que l’histoire, les temps historiques (représentés 
par le temps de la digestion) sont amers. Il s’agit 
alors de comprendre que cette dévoration est à la 
fois une figure symbolique des temps historiques 
inassimilables et une manière de présenter les 
temps de l’éternité comme une logophagie, c’est-à-
dire comme une incorporation du verbe de dieu.  

Le texte parle précisément d’un bibliodarion 
autrement dit d’un petit livre ou plus précisément 
d’un petit codex. Jean dévore donc un petit lot de 
feuilles ou un petit rouleau (volumen) probablement 
en scriptio continua (c’est-à-dire sans espace), ce 
qui serait encore une autre manière de montrer 
la continuité du logos. Il se peut alors que cette 
dévoration du livre soit une métaphore de la 
lecture silencieuse. 

Il y a encore une autre manière de l’interpréter, 
moins théologique et plus matérielle : tout 
cela lie les relations entre savoir et nourriture, 
entre connaissance et aliment, entre saisie et 
nutrition, entre élément et aliment, depuis 
Adam et la consommation de la connaissance à 
la consommation du livre qui permet à Jean de 
dévorer le logos de dieu. Il faut compendre que 
manger ouvre à la connaissance : comme livre-
aliment et comme relation entre élémentaire-

On trouve une figure identique : 
« Fils d’homme, ce qui t’est présenté, 

mange-le ; mange ce volume et va 
parler à la maison d’Israël ». J’ouvris la 
bouche et il me fit manger ce volume, 
puis il me dit : « Fils d’homme, nourris-
toi et rassasie-toi de ce volume qwue je 
te donne ». Je le mangeai et, dans ma 
bouche, il fut doux comme du miel. 
[Ézé, 3: 1-3]

Gérard Haddad, Manger le livre, 
Grasset, 1984

Jérémie Koering, Les iconophages, 
Actes sud, 2020



alimentaire. Manger, en ce sens est un acte de 
langage : c’est une manière de représenter et de 
dire quelque chose du monde.  

Interprétations 
1. il s’agit d’une métaphore pour indiquer la 

difficulté à « digérer » la parole prophétique qui est 
lourde et indigeste.

2. manger le livre est une image de l’absorption 
de la loi à partir de l’incorporation alimentaire. 

3. apprendre à manger et à parler sont deux 
fonctions essentielles qui structurent le commun 
et la communication : il y a donc à l’inverse les 
problématique d’une dysorexie et d’une dyslexie.

4. s’alimenter et assimiler sont des rites qui 
construisent un très puissant ordre symbolique. 
Manger le livre c’st à la fois construire et ingérer 
l’ordre symbolique.

5. manger le livre c’est déplacer l’ordre des 
interdits en les incorporant et en incorporant la 
construciton du rite. 

6. Manger le livre c’est accélérer la transmission 
par une forme extrême d’assimilation. 

7. manger le livre c’est tenter d’interpréter le 
langage et sa résistance à l’assimilation. 

8. manger le livre se comprend avec les 
régimes de métaphores liés à l’aliment (le lait de la 
connaissance, le miel du commandemant, le pain 
de la parole, etc.)

9. s’alimenter est une forme pédagoqiue 
essentielle : connaisance du monde, saisie de la 
texture du vivant, appréhension du soin, saisie 
des symptomes, compréhgensino des modalités 
d’existence (diaita). 



10. manger est un acte de langage : c’est une 
manière de représenter et de dire quelque chose du 
monde

11. L’incorporation et la dévoration sont les 
modalités du vivant. 

12. il s’agit d’une eucharistie comme forme 
morale de l’incorporation. 

13. il s’agit encore de penser que la saisie des 
signes produit une très profonde modification du 
corps (pathos et thumos). Dévirer le livre pourrait être 
une manière d’interpréter la transformation du 
corps. Théorie du thymique (réception)

14. Manger désigner les manières avec 
lesquelles nous établissons une relation avec l’ordre, 
la loi, le commun, l’empathie et la sympathie. 

15. Manger le livre est une problématique de la 
digestion symbolique de la loi : en ce sens manger 
produit du commun tandis que la loi est toujours le 
lieu de l’indigérable

16. Manger le livre c’est donc manger la loi sans 
pouvoir la digérer (l’amer dans le ventre). 

17. Manger le livre c’est penser l’immédiateté 
comme goût, et c’est aussi penser la temporalité de 
la digestion : le gout est du maintenant tandis que 
la digestion est de l’histoire. 

18. il se peut que cette dévoration du livre soit 
une métaphore de lecture silencieuse. 

19. tout cela lie des relations très fortes entre 
savoir et nourriture 

 20. manger ouvre à la connaissance : la figure 
du livre-aliment 

21. demeure ce qui est toujours indigeste et 
toxique.	

			   25 novembre 2025


