
1

1992

1944

§7, 1882

	Séminaire 2024-2025.
			  Fig. (Figure, Image, Grammaire)
			  	 LXX. Métaphysique de la consommation VI   

« ‘Il faut bien manger’ ne veut pas d’abord dire prendre et 
comprendre en soi, mais apprendre et donner à manger, apprendre-
à-donner-à-manger-à-l’autre. On ne mange jamais tout seul, voilà la 

règle du ‘il faut bien manger’. » 
	 Jacques Derrida, Points de suspension

« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir des autres. 
Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton assimilé. »

Paul Valéry, Tel quel

« Connaît-on les effets normaux des aliments ? Y a-t-
il une philosophie de la nutrition ? » 

Friedriech Nietzsche, Le gai savoir

		 Séminaire LXX
		 Métaphysique de la consommation VI  
		 Synthèse de la journée d’étude. 

		 Il s’agit de prendre en compte le point de départ de 
la recherche de Jérémie Koering : epuis la question de la 
métaphore durant la période de la Renaissance Italienne, 
penser les pratiques de la logogphagie et de l’iconopaghie. 
Il s’agit de dépasser toute interprétation métaphorique de 
la consommation pour tenter d’interpréter la possibilité 
d’une ingestion (digestion, assimilation) des images.



2

		 Ou plus exactement de leur iconicité. Qu’elle est la 
différence ? L’image est le support matérielle qui contient 
la tentative de restitution de « ce qui a été vu » (thea). 
L’iconicité est l’effectivité de cette restitution. L’iconicité 
est la teneur (Gehalt) de toute image : à la fois comme fonds, 
comme spectre, comme réclamation et comme effet. 
		 Le dépassement de la métaphore permet de penser 
une histoire de la relation matérielle à la teneur interne de 
l’image (à l’iconicité). 
		 Il y a donc deux modes : 
		 - la logophagie comme tentative d’assimilation de la 
teneur interne du langage (son poématique) ; 
		 - l’iconophagie comme tentative d’assimilation de la 
teneur interne de l’image (son iconicité.)
		 Ceci consititue une avancée fondatrice dans l’histoire 
de la relation à l’œuvre : le dépassement de l’interdit de la 
consommation et la possibilité d’une consommation non 
métaphorique et non symbolique. 
		 L’effectivité de l’œuvre est alors interprétable comme 
effectivité théorématique et comme effectivité assimilante. 

		 Lors de la journée d’étude du 28 mars nous avons pu 
écouter sept interventions
		 - l’une de Léa Devenelle consistant à penser la teneur 
érotique dans les images d’aliments. Ce que l’on consomme 
est un problème de désir sexuel. 
		 - l’une de Aure Baucher consistant à penser la teneur 
symbolique et morale de la consommation du lait. 
		 - l’une de Yan Leandri consistant à interpréter la Ricotta 
de Pasolini pour penser une histoire fondatrice et rituelle 
du brocciu en Corse
		 - l’une de Lucas Vernet consistant à interpréter une 
nature morte de C. Monet intitulé Le Quartier de viande et 
datés de 1864. 



		 - l’une de Guillaume Fustec consistant à interpréter 
l’image de la bouche et de la consommation dans la poésie 
de Rilke. 
		 - l’une de Antonin Langlinay, consistant à interpréter le 
rapport symbolique à la nourriture dans le film Munich de 
Spielberg et datant de 2005
		 - l’une enfin de Francesco Canova consistant à 
interpréter le rapport qu’Ulysse entretient à l’alimentation, 
inscrivant ainsi une structure fondatrice entre nutrition et 
condition d’existence. 

		 Il est donc intéressant de noter que les interventions 
proposées ont toutes permis d’interpréter des modalités 
d’existence (depuis des rapports à l’aliment). Ces modalités 
touchent au désir, à la moralisation, au rituel, à la 
consommation carnée, à la mise en bouche, au symbolique 
et à l’hospitalité. Qu’en faire ? D’abord les présenter.
		 1. Le désir : il existe deux formes de désir, l’une comme 
faim alimentaire, l’autre comme faim somatique. Les deux 
entretiennent une relation permanente (rituel, symbole, 
image, métaphore). Les deux touchent à un dépassement 
de l’épreuve entre la boulimia [faim de bœuf  : bous-limos 
que l’on devrait comprendre comme l’épreuve d’un fléau, 
celle d’une famine, d’une privation) et la boulèsis [le désir]. 
Pour nous il s’agira d’interpréter ce désir en commentant 
le Sumposion de Platon. 
		 2. La moralisation : puisqu’originellment l’aliment 
n’est pas traité par la philosophie, il l’est par la politique 
donc par l’espace morale. D’autre part puisque nous 
advenons à une crise métaphysique de l’éthique il faut 
alors puiser une fois de plus dans la morale. La totalité du 
traitement de la question de l’alimentation est une question 
morale (les interdits alimentaires, les rituels alimentaires, les 
calendriers alimentaires, les symbolisations alimentaires, 



les figures métaphysiques, les espaces de différences, etc.). 
L’espace de moralisation de l’aliment (et donc de l’image) 
est presque infini et d’une infinie puissance.
		 3. Le rituel : il est lié à la problématique précédente. 
Mais surtout il faut toujours penser que le rituel est lié de 
manière étymologique et conceptuelle à l’idée d’art et à 
l’idée de canalisation du flux du monde [Benvéniste]. Le 
rituel est dès lors une manière d’intégrer par contrainte des 
dispositifs dans les modalités d’existence. Le rite est une 
pratique codifié qui permet de rendre possible le passage à 
des plans existentiels différents. 
		 4. La consommation : et ici très précisément la 
consommation carnée. Il faudrait interpréter l’ensemble des 
éléments : représentation, sacrifice, plans métaphysiques, 
rupture de l’éthique, lien à la philosophie, eucharistie, non-
consommation, asunéidèsis [Paul, Cor. 10.25], etc. 
		 5. La mise en bouche ou l’ingestion : il faudrait 
entrièrement repenser la question de la bouche. La stoma 
chez les grecs indiquant bien sûr à la fois l’organe de 
l’alimentation, de la parole et de l’ingestion (il faudrait 
ouvrir à l’interprétation de stomakhos l’orifice, mais aussi 
l’estomac (c’est gaster qui dit l’estomac et le ventre). Il 
faut travailler à la figure de la bouche et de l’ingestion du 
monde. 
		 6. Le symbolique : puisque nous ne sommes pas en 
mesure de faire face éthiquement au monde, en contrepartie 
nous subissons une très forte teneur symbolique pour 
chaque élément que nous portons à la bouche. Ce qui 
entre dans nos corps (en contrepartie de la possibilité de la 
destruction du monde) est structurellement symbolique (et 
morale)
		 7. L’hospitalité : qu’il faut entendre au plus large (xenos 
et allotrios) touche au très complexe problème de faire 
advenir auprès de soi et en soi ce qui est étranger. C’est 



5

probablement comme cela qu’il faut entendre la formule 
« le lion est fait de moutons assimilés » [Valéry] : l’être 
est fait de chose qui lui sont étrangères et qui sont entrés 
dans son corps. L’hospitalité est ce qui permet de régler 
moralement la relation que nous entretenons à toute 
altérité. Le contrôle radicale de cette « advenance » est 
une manière de contrôler l’être et le commun. La tâche 
d’Ulysse (Odusseus) est donc tout au long de son voyage de 
contrôler le rapport à l’aliment pour contrôler le monde. 
l’hospitalité est la surface du rapport politique et morale 
que nous avons à l’existence depuis l’aliment. Le seul 
contrôle de l’être se fait depuis l’aliment. Le seul et le plus 
puissant. 

		 Conclusion : il est important de noter deux grandes 
sphères interprétatives : 
		 1. Le dépassement de la question de la métaphore 
et le traitement du rapport de l’alimentation et de 
l’iconophagie directement lié à une matérialité et surtout 
à une interrogation fondatrice sur l’assimilation. Puisque 
l’alimentation est transformation de notre rapport à 
l’aliment depuis la sphère morale, il convient de penser la 
teneur d’une assimilation (et/ou d’intoxication).
		 2. L’interprétation possible d’une expérience du 
commun et d’une expérience comme partage du sensible. 
De manière, presque systématique, toutes les commu-
nications, durant la journée d’étude, renvoient à la question 
centrale des communs, qu’il faut comprendre à partir du 
terme munus, c’est-à-dire comme interprétation de la tâche 
et du don. 

									       14 avril 2025


