SEMINAIRE 2024-2025.
Fic. (FIGURE, IMAGE, GRAMMAIRE)
LXIX. METAPHYSIQUE DE LA CONSOMMATION V

« ‘Il faut bien manger’ ne veut pas d’abord dire prendre et
comprendre en soi, mais apprendre et donner a manger, apprendre-
a-donner-a-manger-a-I’autre. On ne mange jamais tout seul, voila la

regle du ‘il faut bien manger’. »
Jacques Derrida, Points de suspension

«Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir des autres.
Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton assimilé. »
Paul Valéry, Tel quel

«Connait-onles effetsnormaux des aliments ? Y a-t-
ilune philosophie de lanutrition ? »
Friedriech Nietzsche, Le gai savoir

Séminaire LXVIII
Meétaphysique de la consommation V
«ll faut bien manger»

Nous avons posé les fondements de la recherche : il
y a un manque philosophique et un manque artistique.
L’aliment n’est pas pensé depuis ces espaces puisqu’il
est disposé a la gestion du politique et des structures
sacrificielles. Cependant il nous manque des éléments
essentiels, a savoir que veut dire aliment, manger et digérer. La
tache du séminaire se trouve a ces endroits.

1992

1944

§7, 1882



Nous proposons d’entendre que tout est lié a une série
d’affirmations : d’accord celle qui consiste a présente
que laliment ne releve pas de la philosophie comme
I’élément. Ensuite que nous sommes ouverts moralement,
politiquement et théoriquement a une asunéidesis, c’est-
a-dire a volontairement ignorer I’état restant du monde.
Enfin au fait qu’en tant que commun nous concevions
notre rapport au monde depuis une amérimnie, c’est-a-dire
comme ininquictude.

Pourcelanousproposonsderéfléchiraune métaphysique
de l'aliment, c’est-a-dire comprendre sa provenance et
comprendre comme cela nous permet d’assimiler du
monde et d’accepter son altération. Il a fallu pour cela
revenir que le concept de sujet, de monde et de nutrition.
Manger signifie alors procéder a la digestion matérielle du
monde et a la digestion symbolique de I’aliment. [7aliment
des lors est la transformation du monde en une substance
plus «digérable», plus assimilable en vue de garantir une
nutrition.

Nous nous sommes alors intéressé a la pratique de la
dévoration. Pratique antérieure a l’alimentation en ce
que l'on dévore une bora tandis que mange une trophe :
bora est I'aliment maticre tandis que trophe est I'aliment
nutrition. Bora est aliment antérieur a la loi, tropheé est la
loi. Or les rapports de dévoration consiste a lutter contre la
temporalité et contre la loi. Quand il s’agit d’aliment.

Mais advient alors deux autres questions a partir
d’une interrogation sur la dévoration sans aliment, c’est-
a-dire une dévoration et une alimentation symbolique : la
premiere est la logophagie et la seconde I'iconophagie. Cest-a-
dire dévoration du langage et dévoration des images.

Manger le logos c’est a la fois manger le langage et
manger la loi. On en trouve trois occurrences importantes

dans le Bible : Nombres (5.23-24), Ezéquiel (3.1-3) et Férémae



(15-16). La logophagie signifie I’envahissement du corps de
I’étre (le prophete) par le logos, c’est-a-dire par la loi. On
en trouve une autre occurence, plus célebre encore dans le
texte de Jean (Apocalypse 10.9-10.11). On en connait deux
représentations remarquables, sur un des tableaux de la
grande Tapisserie de Apocalypse (1380) et sur une gravure
de Diirer (1498). La logophagie désigne donc la possibilité
de transformation de I’étre non pas par I'intellection mais
par la digestion-assimilation de la loi par le corps. Comme
si la loi entrait alors dans le corps et devenait corps. Si
’on suit, ici encore, la formule de Paul Valery (in e/ Quel)
«le lion est fait de moutons assimilés», alors cela signifie
que «nous sommes faits de lois assimilées». La dévoration
du texte et de la langue répond a une forme de faim qui
dépasse la simple alimentation. Quant a I'iconophagie,
plus répandue, plus populaire, plus immédiate, elle consiste
a continuer de croire en la puissance eidétique de I'image
dont 'assimilation n’est plus cantonnée au regard et au
toucher, mais aussi au gotut. Manger I'image c’est manger
I’étre contenu dans I'image de sorte que «nous soyons faits
d’essences assimilées». Puisqu’il s’agit bien de manger
Petkdn 'image qui par puissance de la similitude contient
encore P’eidos de la chose.

Pour continuer de penser a cette question de I’aliment,
il nous faut penser ce que veut dire manger. Le verbe
provient d’un terme latin manducare qui signifie macher,
manger. Il existe un personnage dans le théatre comique
latin qui s’appelle Manducus (Plaute in Rudens). Au Moyen-
Age le terme manger signifie macher autant qu’user,
gratter (en atteste la trace du verbe démanger). Manger n’est
donc pas un terme ambigu.

Pour tenter de le penser nous ferons référence a un texte
de Jacques Derridaissu d’un entretien avec Jean-Luc Nancy



et publié en 1992 (Points de suspension). L'entretien a pour
titre « Il faut bien manger». Lla complexité de ’énoncer se
trouve dé¢ja dans le «il faut», mais plus encore dans 'usage
de 'adverbe «bien» qu’il nous faudra interpréter.

Le premier sens est trivial et il appartient au langage
commun, presque sous la forme d’une évidence. Le
deuxiéme sens, plus matériel, indique la puissance d’une
condition, celle de I'alimentation en vue de garantir la
vivabilité. La puissance de cette condition impose la forme
«il faut». Des lors le troisieme sens est celui d’une loi
comme condition et contrainte : «il faut manger si 'on
veut vivre ».

La quatrieme interprétation est plus complexe parce
qu’elle suppose d’interpréter la forme impersonnel «il
faut» comme un ordre au sens de tout ce qui a été penser
sur la forme grecque kfre : il faut, il est d’usage, il est
besoin de manger pour que I’étre puisse exister. Cest la
condition fondatrice de I’existence. C’est donc le travail de
la métaphysique et en cela il est nécessaire de penser que
nous n’avons jamais assez penser que 'essence de 'étre —
son aitre — est de s’alimenter, ¢’est-a-dire de rassembler du
monde (logos) pour ’assimiler.

La cinquieme interprétation consiste, cette fois, a
penser le double sens de l'adverbe «bien» qui fonde
donc l'alimentation dans une double injonction : il faut
bien manger au sens ou il nous répondre a un ordre et
il nous faut bien manger au sens ou il faut bien le faire.
Cela suppose donc que la condition fondation de ’aliment
est a la fois une contrainte existentielle et une contrainte
morale. Il faut manger parce qu’il est impossible de faire
autrement et il faut le faire plutot bien, au risque, ici aussi,
de détériorer I’étre.

La sixieme interprétation suppose qu’il faille interpréter
un autre concept essentielle celut de appétit. L'étre-1a a



faim. Il a de I'appétit et donc du désir. Il faudra travailler
sur Pappétit de I’étre-la (autrement dit du Dasein).

La septitme interprétation consiste alors a penser
I'injonction du «il faut bien manger» comme loi
d’hospitalité. Il faut manger parce que — comme le dit
Derrida — on ne mange jamais seul, pas seulement parce
que nous mangeons en commun, mais surtout parce que
Ialimentation est une affaire commune. Manger c’est
manger de I'autre, comme ce qui n’est pas soi, comme
altérité, comme matiére, comme valeur symbolique.
Manger est donc lié de maniere morale et politique a une
loi d’hospitalité. Il faut revenir sur cette loi fondatrice de
I’hospitalité (prochain séminaire). Quoiqu’il en soit il faut
comprendre qu’il s’agit d’une relation fondatrice pour
comprendre notre double rapport au monde comme
aliment et élément. La rupture de la loi d’hospitalité
conduit a I’effondrement de la politique et du commun : il
faut donc bien manger pour garantir se propre condition
d’existantialité mais aussi pour celle de Ialtérité.

Voici pour une premiere lecture de cette formule. Il
faut maintenant penser plus profondément et comprendre
les enjeux philosophiques de ce concept et de son
adverbialisation. Puisqu’il ne s’agit pas juste de «il faut
manger» mais plus singuliécrement «il faut bien manger».

* QQUESTION DU SACRIFICE.

Un des problémes proposé¢ par le «il faut manger»
est la source de l'aliment, sa provenance. Et parmi sa
provenance, la question de la chair et de la protéine. La
fondation de cette provenance est essentiellement rituelle et
liée au sacrifice. Le «sacer» permet de déplacer les éléments
d’un plan a un autre plan métaphysique. Dés lors I’animal
est déplacé du plan physique au plan métaphysique par
les opérateurs de la sacralisé en réalisant un sacrifice



(sacer-fecit). Or Dapparition des monothéismes suppose
I'interdiction du sacrifice au profit d’une ritualisation d’un
dispositif eucharistique. Mais cela suppose I’abandon
d’une justification de la provenance de I'aliment. Il faut
des lors I'interpréter depuis les dispositifs techniques.

* QUESTION DU « MANGER-PARLER-INTERIORISER ».

Selon Derrida tous les dispositifs qui regardent notre
rapport au monde sont fondés sur trois modalités : manger,
parler et intérioriser. Manger signifie faire entrer dans le
corps le monde sous forme d’aliment, tandis que parler
c’est faire entrer dans le corps le monde sous forme
d’éléments et intérioriser consiste a tenter de les assimiler.
Toute I’histoire de la pensée a consister a interpréter la
parole (logos et muthos) : mais 1l manque de fagon évidente
I'interprétation de I’alimentation (bora et trophe). Depuis
la philosophie a été amplement penser le fameux khre to
légein to noein de Parménide. Mais a I'inverse jamais n’a été
pensée I'injonction il faut bien manger khre to [eu] phagein
(inf. aoriste de esthiein). Or cette injonction est a interpréter
depuis la loi.

* DIFFERENCE ENTRE «TU NE TUERAS POINT» ET «TU NE
DETRUIRAS PAS LE VIVANT ».

Mais il y a un probléeme quant a la loi. En tant que
sujet nous accédons a la loi qui interdit de tuer ce que nous
sommes. De¢s lors si nous sommes confronter a de multiples
injonctions du type «tu ne tueras pas», il n’en existe pas qui
produit 'injonction «tu ne détruiras pas le vivant». Nous
ne sommes appelés respecter cette injonction mais bien au
contraire nous sommes rendus ouvert a cette destruction
comme garantie de nos conditions d’existence.

* [’ETHIQUE IMPOSSIBLE.

S’ouvre pour nous la crise la plus exemplaire de la
question de I'étre : parce qu’il nous faut bien manger,
nous ne pourrons faire autrement que de saisir, pour nous,
I'impossibilité de I’éthique. Nous sommes contraints dans
la loi morale de I’alimentation et exclus de toute forme
possible d’éthique. Il s’agit d’une crises les plus profonde et



d’une raison essentielle pour laquelle la philosophie a rejeté
I'interprétation de I’alimentation et de la consommation.

* ALIMENTATION SYMBOLIQUE.

Avec la disparition de la fonction sacrificielle, apparait
alors une autre fonction celle du symbolique. Le vivant
cesse techniquement d’étre du vivant tandis qu’il devient
symboliquement de ’aliment.

* LE BIEN (agathos) ET LE BIEN (£U)

Et comme «il faut bien manger» alors nous passons
d’'un bien adverbe a un bien permettant de penser la
fonction symbolique. Il s’agit alors de bien manger au
sens de manger convenablement a la fois en ce que cela
soit conforme a la loi (¢/ faut manger) que cela soit conforme
au désir (i est bien de manger) que cela soit conforme a la
forme (il faut bien manger), que cela soit confirme a la loi
morale (i/ faut mieux manger) et que cela soit conforme a
la question de I'assimilation (i/ faut se nourrir) et enfin que
cela soit conforme a la teneur de U'étre (2 faut bien assimiler).
Parce qu’il faut alors comprendre que la transformation de
l’adverbe en qualificatif estla plus grosse part de la fonction
symbolique : parce que seule le bien permet ’assimilation.

25 mars 2025



