
1

1992

1944

§7, 1882

	Séminaire 2024-2025.
			  Fig. (Figure, Image, Grammaire)
			  	 LXIX. Métaphysique de la consommation V   

« ‘Il faut bien manger’ ne veut pas d’abord dire prendre et 
comprendre en soi, mais apprendre et donner à manger, apprendre-
à-donner-à-manger-à-l’autre. On ne mange jamais tout seul, voilà la 

règle du ‘il faut bien manger’. » 
	 Jacques Derrida, Points de suspension

« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir des autres. 
Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton assimilé. »

Paul Valéry, Tel quel

« Connaît-on les effets normaux des aliments ? Y a-t-
il une philosophie de la nutrition ? » 

Friedriech Nietzsche, Le gai savoir

		 Séminaire LXVIII
		 Métaphysique de la consommation V 
				  « Il faut bien manger » 

		 Nous avons posé les fondements de la recherche : il 
y a un manque philosophique et un manque artistique. 
L’aliment n’est pas pensé depuis ces espaces puisqu’il 
est disposé à la gestion du politique et des structures 
sacrificielles. Cependant il nous manque des éléments 
essentiels, à savoir que veut dire aliment, manger et digérer. La 
tâche du séminaire se trouve à ces endroits. 	



2

		 Nous proposons d’entendre que tout est lié à une série 
d’affirmations : d’accord celle qui consiste à présente 
que l’aliment ne relève pas de la philosophie comme 
l’élément. Ensuite que nous sommes ouverts moralement, 
politiquement et théoriquement à une asunéidèsis, c’est-
à-dire à volontairement ignorer l’état restant du monde. 
Enfin au fait qu’en tant que commun nous concevions 
notre rapport au monde depuis une amérimnie, c’est-à-dire 
comme ininquiètude. 
		 Pour cela nous proposons de réfléchir à une métaphysique 
de l’aliment, c’est-à-dire comprendre sa provenance et 
comprendre comme cela nous permet d’assimiler du 
monde et d’accepter son altération. Il a fallu pour cela 
revenir que le concept de sujet, de monde et de nutrition. 
Manger signifie alors procéder à la digestion matérielle du 
monde et à la digestion symbolique de l’aliment. L’aliment 
dès lors est la transformation du monde en une substance 
plus « digérable », plus assimilable en vue de garantir une 
nutrition. 
		 Nous nous sommes alors intéressé à la pratique de la 
dévoration. Pratique antérieure à l’alimentation en ce 
que l’on dévore une bora tandis que mange une trophè  : 
bora est l’aliment matière tandis que trophè est l’aliment 
nutrition. Bora est l’aliment antérieur à la loi, trophè est la 
loi. Or les rapports de dévoration consiste à lutter contre la 
temporalité et contre la loi. Quand il s’agit d’aliment. 
		 Mais advient alors deux autres questions à partir 
d’une interrogation sur la dévoration sans aliment, c’est-
à-dire une dévoration et une alimentation symbolique : la 
première est la logophagie et la seconde l’iconophagie. C’est-à-
dire dévoration du langage et dévoration des images. 
		 Manger le logos c’est à la fois manger le langage et 
manger la loi. On en trouve trois occurrences importantes 
dans le Bible : Nombres (5.23-24), Ezéquiel (3.1-3) et Jérémie 



(15-16). La logophagie signifie l’envahissement du corps de 
l’être (le prophète) par le logos, c’est-à-dire par la loi. On 
en trouve une autre occurence, plus célèbre encore dans le 
texte de Jean (Apocalypse 10.9-10.11). On en connait deux 
représentations remarquables, sur un des tableaux de la 
grande Tapisserie de l’Apocalypse (1380) et sur une gravure 
de Dürer (1498). La logophagie désigne donc la possibilité 
de transformation de l’être non pas par l’intellection mais 
par la digestion-assimilation de la loi par le corps. Comme 
si la loi entrait alors dans le corps et devenait corps. Si 
l’on suit, ici encore, la formule de Paul Valery (in Tel Quel) 
« le lion est fait de moutons assimilés », alors cela signifie 
que « nous sommes faits de lois assimilées ». La dévoration 
du texte et de la langue répond à une forme de faim qui 
dépasse la simple alimentation. Quant à l’iconophagie, 
plus répandue, plus populaire, plus immédiate, elle consiste 
à continuer de croire en la puissance eidétique de l’image 
dont l’assimilation n’est plus cantonnée au regard et au 
toucher, mais aussi au goût. Manger l’image c’est manger 
l’être contenu dans l’image de sorte que « nous soyons faits 
d’essences assimilées ». Puisqu’il s’agit bien de manger 
l’eikôn l’image qui par puissance de la similitude contient 
encore l’eidos de la chose.

		 Pour continuer de penser à cette question de l’aliment, 
il nous faut penser ce que veut dire manger. Le verbe 
provient d’un terme latin manducare qui signifie mâcher, 
manger. Il existe un personnage dans le théâtre comique 
latin qui s’appelle Manducus (Plaute in Rudens). Au Moyen-
Âge le terme manger signifie mâcher autant qu’user, 
gratter (en atteste la trace du verbe démanger). Manger n’est 
donc pas un terme ambigu. 
		 Pour tenter de le penser nous ferons référence à un texte 
de Jacques Derrida issu d’un entretien avec Jean-Luc Nancy 



et publié en 1992 (Points de suspension). L’entretien à pour 
titre « Il faut bien manger ». La complexité de l’énoncer se 
trouve déjà dans le « il faut », mais plus encore dans l’usage 
de l’adverbe « bien » qu’il nous faudra interpréter. 
		 Le premier sens est trivial et il appartient au langage 
commun, presque sous la forme d’une évidence. Le 
deuxième sens, plus matériel, indique la puissance d’une 
condition, celle de l’alimentation en vue de garantir la 
vivabilité. La puissance de cette condition impose la forme 
« il faut ». Dès lors le troisième sens est celui d’une loi 
comme condition et contrainte : « il faut manger si l’on 
veut vivre ». 
		 La quatrième interprétation est plus complexe parce 
qu’elle suppose d’interpréter la forme impersonnel « il 
faut » comme un ordre au sens de tout ce qui a été penser 
sur la forme grecque khrè : il faut, il est d’usage, il est 
besoin de manger pour que l’être puisse exister. C’est la 
condition fondatrice de l’existence. C’est donc le travail de 
la métaphysique et en cela il est nécessaire de penser que 
nous n’avons jamais assez penser que l’essence de l’être – 
son aître – est de s’alimenter, c’est-à-dire de rassembler du 
monde (logos) pour l’assimiler. 
		 La cinquième interprétation consiste, cette fois, à 
penser le double sens de l’adverbe « bien » qui fonde 
donc l’alimentation dans une double injonction : il faut 
bien manger au sens où il nous répondre à un ordre et 
il nous faut bien manger au sens où il faut bien le faire. 
Cela suppose donc que la condition fondation de l’aliment 
est à la fois une contrainte existentielle et une contrainte 
morale. Il faut manger parce qu’il est impossible de faire 
autrement et il faut le faire plutôt bien, au risque, ici aussi, 
de détériorer l’être. 
		 La sixième interprétation suppose qu’il faille interpréter 
un autre concept essentielle celui de l’appétit. L’être-là a 



5

faim. Il a de l’appétit et donc du désir. Il faudra travailler 
sur l’appétit de l’être-là (autrement dit du Dasein).
		 La septième interprétation consiste alors à penser 
l’injonction du « il faut bien manger » comme loi 
d’hospitalité. Il faut manger parce que –  comme le dit 
Derrida – on ne mange jamais seul, pas seulement parce 
que nous mangeons en commun, mais surtout parce que 
l’alimentation est une affaire commune. Manger c’est 
manger de l’autre, comme ce qui n’est pas soi, comme 
altérité, comme matière, comme valeur symbolique. 
Manger est donc lié de manière morale et politique à une 
loi d’hospitalité. Il faut revenir sur cette loi fondatrice  de 
l’hospitalité (prochain séminaire). Quoiqu’il en soit il faut 
comprendre qu’il s’agit d’une relation fondatrice pour 
comprendre notre double rapport au monde comme 
aliment et élément. La rupture de la loi d’hospitalité 
conduit à l’effondrement de la politique et du commun : il 
faut donc bien manger pour garantir se propre condition 
d’existantialité mais aussi pour celle de l’altérité. 
		 Voici pour une première lecture de cette formule. Il 
faut maintenant penser plus profondément et comprendre 
les enjeux philosophiques de ce concept et de son 
adverbialisation. Puisqu’il ne s’agit pas juste de « il faut 
manger » mais plus singulièrement « il faut bien manger ». 

		 • Question du sacrifice. 
		 Un des problèmes proposé par le « il faut manger » 
est la source de l’aliment, sa provenance. Et parmi sa 
provenance, la question de la chair et de la protéine. La 
fondation de cette provenance est essentiellement rituelle et 
liée au sacrifice. Le « sacer » permet de déplacer les éléments 
d’un plan à un autre plan métaphysique. Dès lors l’animal 
est déplacé du plan physique au plan métaphysique par 
les opérateurs de la sacralisé en réalisant un sacrifice 



(sacer-fecit). Or l’apparition des monothéismes suppose 
l’interdiction du sacrifice au profit d’une ritualisation d’un 
dispositif  eucharistique. Mais cela suppose l’abandon 
d’une justification de la provenance de l’aliment. Il faut 
dès lors l’interpréter depuis les dispositifs techniques. 
		 • Question du « manger-parler-intérioriser ». 
		 Selon Derrida tous les dispositifs qui regardent notre 
rapport au monde sont fondés sur trois modalités : manger, 
parler et intérioriser. Manger signifie faire entrer dans le 
corps le monde sous forme d’aliment, tandis que parler 
c’est faire entrer dans le corps le monde sous forme 
d’éléments et intérioriser consiste à tenter de les assimiler. 
Toute l’histoire de la pensée à consister à interpréter la 
parole (logos et muthos) : mais il manque de façon évidente 
l’interprétation de l’alimentation (bora et trophè). Depuis 
la philosophie a été amplement penser le fameux khrè to 
légein to noiein de Parménide. Mais à l’inverse jamais n’a été 
pensée l’injonction il faut bien manger khrè to [eu] phagein 
(inf. aoriste de esthiein). Or cette injonction est à interpréter 
depuis la loi. 
		 • Différence entre « tu ne tueras point » et « tu ne 
détruiras pas le vivant ». 
		 Mais il y a un problème quant à la loi. En tant que 
sujet nous accédons à la loi qui interdit de tuer ce que nous 
sommes. Dès lors si nous sommes confronter à de multiples 
injonctions du type « tu ne tueras pas », il n’en existe pas qui 
produit l’injonction « tu ne détruiras pas le vivant ». Nous 
ne sommes appelés respecter cette injonction mais bien au 
contraire nous sommes rendus ouvert à cette destruction 
comme garantie de nos conditions d’existence. 
		 • L’éthique impossible. 
		 S’ouvre pour nous la crise la plus exemplaire de la 
question de l’être : parce qu’il nous faut bien manger, 
nous ne pourrons faire autrement que de saisir, pour nous, 
l’impossibilité de l’éthique. Nous sommes contraints dans 
la loi morale de l’alimentation et exclus de toute forme 
possible d’éthique. Il s’agit d’une crises les plus profonde et 



7

d’une raison essentielle pour laquelle la philosophie a rejeté 
l’interprétation de l’alimentation et de la consommation.  
		 • Alimentation symbolique. 
		 Avec la disparition de la fonction sacrificielle, apparaît 
alors une autre fonction celle du symbolique. Le vivant 
cesse techniquement d’être du vivant tandis qu’il devient 
symboliquement de l’aliment.  
		 • Le bien (agathos) et le bien (eu) 
		 Et comme « il faut bien manger » alors nous passons 
d’un bien adverbe à un bien permettant de penser la 
fonction symbolique. Il s’agit alors de bien manger au 
sens de manger convenablement à la fois en ce que cela 
soit conforme à la loi (il faut manger) que cela soit conforme 
au désir (il est bien de manger) que cela soit conforme à la 
forme (il faut bien manger), que cela soit confirme à la loi 
morale (il faut mieux manger) et que cela soit conforme à 
la question de l’assimilation (il faut se nourrir) et enfin que 
cela soit conforme à la teneur de l’être (il faut bien assimiler). 
Parce qu’il faut alors comprendre que la transformation de 
l’adverbe en qualificatif  est la plus grosse part de la fonction 
symbolique : parce que seule le bien permet l’assimilation. 

									       25 mars 2025


