
1

Œuvres, vol.2, p. 450, 1934

1944

§7, 1882

	Séminaire 2024-2025.
			  Fig. (Figure, Image, Grammaire)
			  	 LXVIII. Métaphysique de la consommation IV   

« Car du pays de l’oubli souffle une tempête. 
Étudier c’est chevaucher contre cette tempête ». 

	 Walter Benjamin « Franz Kafka »

« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir des autres. 
Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton assimilé. »

Paul Valéry, Tel quel

« Connaît-on les effets normaux des aliments ? Y a-t-
il une philosophie de la nutrition ? » 
Friedriech Nietzsche, Le gai savoir

		 Séminaire LXVIII
		 Métaphysique de la consommation IV 
				  L’être dévorant 

		 Prologue 
		 Dans le séminaire précédent nous avons tenté de 
montrer la relation complexe – depuis les mythologies – 
entre la dévoration et la temporalité : en somme si nous 
voulons ad-venir il faut dévorer ce qui est devant soi. 
C’est à cette condition que nous advenons. Être, ce n’est 
pas seulement éprouver le manque depuis l’avoir pour se 
projeter, mais c’est aussi éprouver la dévoration de ce qui 
se tient devant pour tenir la projection comme advenir. Le 	



2

manque projette l’être dans le désir de la prise et la prise 
projette l’être dans une dévoration : ces deux projections 
mettent en crise l’être et le monde qui supportent cette prise 
et cette dévoration pour que quelque chose se réalise. 
		 Éros 
		 Si nous le disons depuis la pensée grecque (et depuis les 
théories du Banquet de Platon) : Éros nous projette dans le 
logos (c’est-à-dire la saisie). Et c’est à cette seule condition 
que nous puissions être : et c’est depuis cette nécessité (khrè) 
qu’il y a poièsis comme production qui nous fait supporter 
cet état de crise. Éros est le désir comme épreuve du manque 
(ontologie de l’être). Ce qui signifie que ce qui fait advenir 
l’être à l’agir est l’épreuve d’un manque à la fois originel (la 
faim) et à la fois événementiel et circonstanciel (le désir). 
		 La langue d’Hésiode
		 Hésiode dans la Théogonie (VIIe AEC) utilise le terme 
(v.459) katapinô (avaler engloutir : de kata et pinô boire). Nèdus 
(ce qui au dedans = ventre > de duô pénétrer, s’enfoncer) :
	καὶ τοὺς μὲν κατέπινε μέγας Κρόνος, ὥς τις ἕκαστος
kai tous men katepine megas Kronos ôs tis ekastos
	et   eux   alors avalés      grand  Kronos,   chacun d’eux 
Et alors, le grand Kronos les avalait, tous dès
	νηδύος ἐξ ἱερῆς μητρὸς πρὸς γούναθ᾽ ἵκοιτο,
nèduos ex ierès mètros pros gounath’ikoito
	ventre  hors sacré mère    sur   genoux    venait
	qu’il sortait du ventre sacré maternel et venait sur ses genoux.
		 La dévoration
		 Le terme dévorer provient du latin et des verbes devoro et 
voro. Cela provient du terme grec bora (la nourriture comme 
matière) qu’on ne doit confondre avec trophè (la nourriture 
comme aliment). Vient alors pour nous une première 
distinction fondatrice : il y a deux types d’aliments, ceux 
que l’on dévore et ceux qui nous nourrissent. Ceux qui nous 
nourrissent sont liés à une expérience morale et politique 



du monde, c’est-à-dire de l’être comme humanité. Ceux 
que l’on dévore sont liés à une expérience plus profonde, 
celle du désir, autrement dit de l’être addicté, c’est-à-dire de 
l’être dont la disponibilité est assujétie à la consommation 
(quels qu’en soient les raisons)
		 L’être addicté
		 Il faut être mesure de penser ce que veut dire addiction. 
Le terme provient du latin juridique et désigne un être 
ad-dictus, c’est-à-dire dépendant d’un autre. Il prendra en 
anglais le terme de dépendance. 
		 Ce qui nous intéresse, est que ce concept permet de 
comprendre la relation que nous entretenons à des conduites 
et à des dispositifs. Nous considérons que l’addiction 
est la condition fondamentale de l’être comme relation 
entre désir et saisi. Il y aurait alors 2 formes originelles 
d’addiction – c’est-à-dire de relation d’assujettissement qui 
garantissent nos conditions d’existantialité et de viabilité  : 
1. La relation construite, politique et sociale à l’aliment 
autant qu’à l’élément (ici dans les deux cas le nommons 
trophè), 2. La relation ontologique à la dévoration (ici il 
s’agit de bora) comme destruction de l’être pour advenir à 
la disponibilité. 
		 La disponibilité 
		 La philosophe Heidegger parle de Bestand de fonds ou 
plus précisément de fonds disponible. Il faut le comprendre 
comme manière avec laquelle nous ad-venons c’est-à-dire 
la manière avec laquelle depuis ce qui est saisi nous nous 
rendons disponible à du devenir. Il y a donc une pro-venance, 
le fonds depuis lequel nous saisissons pour à la fois rendre 
possible un venir à être (existence) mais surtout rendre 
possible un de-venir (un futur). Et c’est précisément dans ce 
moment de crise que nous manquons de pré-venance. Cette 
crise de l’ad-venir et de la pré-venance est très exactement 
la spectralité du futur. 



Il y a historiquement 3 grands moments de disponibilité 
	- (le Herstand) advenir sans retrait à la présence (antiquité)
	- (le Gegenstand) advenir à partir des conditions de la 
représentation (premier retrait) (modernité)
	- (le Bestand) advenir non plus à partir d’un fonds mais 
comme fonds (être à disposition comme retrait définif  de 
l’être) (le contemporain)
		 Or plus notre rapport à la saisie et la consommation 
nous fait advenir à l’addiction et plus nous sommes privés 
de présence et plus nous mettons en crise l’advenir. 
		 L’indisponibilité 
		 La dévoration – le rapport à la bora – nous rend 
indisponible, ou plus exactement nous ouvre à une crise 
exemplaire de la disponibilité parce que 1. La destruction 
nous empêche d’avenir, et 2. Parce que la dévoration 
nous produit un état de choc qui nous empêche ici aussi 
–  malgré la jouissance – d’advenir. Dévorer permet de 
croire que nous maintenons le présent dans une certaine 
forme de disponibilité, c’est-à-dire comme permanence, 
plutôt que comme présence et prévenance. La dévoration 
voudrait rendre l’être indisponible au devenir : cette crise 
se compense par la jouissance. La condition même de notre 
humanité est une adhérence infinie à cette expérience : 
vouloir advenir mais sans retrait de la présence comme 
intensité. Toutes les fondations mythiques, métaphysiques, 
rituels insistent sur des actes à la fois de sparagmos et de 
dévoration. Nous intensifions notre rapport à la présence 
(comme non retrait) dans la dévoration. 
		 Ne pas être dis-ponible signifie ne pas être rendu 
à l’impossibilité de l’unité : la disponibilité c’est à la 
lettre se rendre à une position autre que celle du retrait. 
L’indisponibilité permet de rester sur soi. La dévoration est 
une des possibilités pour ne pas se rendre à la disponibilité. 

[faire une liste des mythologies]

[théogonie hourrite, grecque, saint 

Jean, etc.]



5

		 L’être dévorant
		 Nous avions proposé une première réflexion (séminaire 
du 3 février) sur la condition de l’être dévorant. Nous avions 
proposé que cela suppose quatre formes particulières : l’être 
assimilant, l’être porteur ou l’être hanté et l’être dévoré. Il y a donc 
4 étapes à la compréhension de ce qu’est cette condition 
d’être dévorant. D’abord la possibilité d’interpréter 
le concept d’assimilation à partir des concepts grecs 
de sparagmos (déchirement = faire éclater la teneur 
existentielle) et de paromoiôsis (assimilation = para-homos / 
homoiôsis = transformation pour rendre semblable). Puis 
interpréter le concept d’être porteur à partir du verbe tiktô 
(voir Platon) engendre. Puis interpréter le concept d’être 
hanté à partir du verbe esthiô qui signifie ronger, dévorer 
(verbe edô) comme dévoration interne et enfin le concept 
d’être dévoré à partir du verbe katapeptô (dévorer au sens de 
digérer)
		 L’être assimilant
		 Pour cela il faut penser à deux choses : d’abord Kronos 
qui avale pour tenter d’assimiler la génération dans la 
digestion. Ensuite Paul Valéry écrit sans Tel quel (1944) : 
« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir 
des autres. Mais il faut les digérer. Le lion est fait de 
mouton assimilé. » Il écrivit aussi « il ne faut pas que le loup 
mange le mouton. C’est immoral… car c’est MOI qui 
doit manger le mouton. » Voici de maniére assez radicale 
expliqué le concept d’assimilation : faire en sorte que le 
monde ne nous échappe pas en le rendant semblable : en 
en faisant du monde assimilé. Il s’agit donc moralement 
d’assumer la dévoration de sorte de maintenir le monde 
comme paromoiôsis de sorte qu’il soit du monde assimilé. 
Et si le lion ou le loup est fait de mouton assimilé, alors 
nous sommes fait de monde assimilé. 



		 L’être porteur
		 Si l’on revient encore aux théogonies, il faut comprendre 
que depuis l’assimilation (par la dévoration) demeure un 
problème fondamental de digestion (la di-gestion est ce 
qui permet de conduire quelque chose à l’impossibilité de 
son unité) : or la digestion n’est pas l’assimilation. Dans 
tous ces processus demeure la trace de ce qui est avaler : 
le mouton dans le loup, le monde dans l’être. C’est en ce 
sens que nous sommes : comme le dieu Kumarbi qui en 
coupant (sparagmos) et en dévorant le sexe du dieu Anu 
devient le père porteur du dieu Tessub (tandis que Anu 
reste le géniteur). En ce sens le monde que nous dévorons 
nous fait advenir comme être porteur. 
		 L’être hanté
		 La condition de l’être hanté advient à partir du moment 
ou cette dévoration et cette tentative d’assimilation produit 
une forme d’indigestion. C’est le cas encore du Kronos dont 
le propre fils Zeus lui fit vomir les enfants qu’il avait avalés. 
Ce qui signifie que ces « êtres dévorés » sont demeurés en 
attente et en latence dans le corps dévorant. Cela signifie 
qu’il y a une résistance à l’assimilation et ce qui demeure 
non assimilé porte à la hantise (voir les séminaires)  
		 L’être dévoré
		 Quand à l’être dévoré, il est double. Il est à la fois à la 
place du mouton comme être dévoré par un être dévorant, 
mais il est aussi à la place du lion comme être dévoré 
(esthiô grec comme ce qui ronge de l’intérieur) par la figure 
restante de hantise du mouton qui aurait dû être assimilé. 
Nous sommes donc tout à la fois être dévorant, être 
assimilant, être porteur, être hanté et être dévoré. Nous 
proposons que ceci puisse être entendu comme la fondation 
d’une métaphysique de la consommation qu’il nous faut 
commenter.

									       25 février 2025


