
	 DÉVORER LES IMAGES

	 Avant-propos
	 Depuis quelques année, le séminaire du laboratoire Fig.1 de l’Ensp s’intéresse aux 
régimes de la consommation, d’abord celui des images puis ensuite celui des aliments, à la 
fois parce que cette consommation est un impensé, mais aussi parce qu’elle permet, sans 
doute, de mieux interpréter la condition de saturation de l’être moderne. Ce texte sert 
d’introduction générale aux recherches portées sur la consommation2.  
	 En plus des séminaires, ont été réalisé trois journées d’étude, l’activation du 
dispositif  de recherche-création Vues & données exposant une série de recherches 
formelles et plastiques sur l’iconophagie, la traduction et l’édition du Banquet de Platon 
et la réalisation de deux performances sous forme de banquet3. 

	 Introduction
	 Le travail de recherche engagé dès 2024 sur la constitution d’une métaphysique 
de la consommation, s’ancre dans le travail général du séminaire comme production 
d’une théorie de l’œuvre et de l’image et prend sa source à partir d’une série de 
recherches qui ont commencées dès 2019 : l’élaboration des concepts de donnée, de 
sunéidèsis, de hantise, de métaphysique de la consommation et de crise de l’ingestion. 
	 Nous avions très vite émis l’idée d’une crise de la donnée (data). Il s’agissait de 
poser l’hypothèse d’une différence ontologique entre le donné et la donnée et d’en 
conclure, qu’en l’état de notre modernité, la donnée (comme stock, flux et hyper-système) 
est acosmique en ce sens qu’elle ne permet plus de produire du monde mais qu’elle 
devient un instrument de conduite des êtres. Cela permet à la fois de penser l’effondre-
ment du réel devant une saturation de la réalité et de penser la crise contemporaine des 
dispositifs de flux d’images. 
	 Nous avons tenté de trouver une source à cette crise de la donnée. Nous avons 
travaillé sur le prélèvement parce qu’il semble que la tâche originelle de la philosophie a 
été celle de tenter de comprendre la nécessité de prélever pour en faire de la donnée. Ce 
prélèvement se nomme en philosophie logos4 et il désigne pour toute l’histoire de la pensée 
la tâche qui consiste à prélever et à stocker. Nous avons alors travaillé à comprendre les 
conséquences de ce prélèvement. La première a été celle de l’invention de dispositifs 
techniques d’arraisonnement, de rangement et de mise en ordre des données. La 

1. Fondé en 2015. https://laboratoirefig.fr/
2. Il est suivi de deux textes, l’un de Francesco Canova sur les représentations de la consommation dans 
la peinture et l’un de Mathilde Badie sur le cannibalisme. Ce dossier se complète d’un long texte co-écrit 
sous forme de dialogue par un groupe d’étudiantes et d’étudiants : Aure Baucher, Francesco Canova, Léa 
Devenelle, Guillaume Fustec & Lucas Vernet avec Raphaël Lods & Geoffrey Sébault.
3. Une première journée d’étude a eu lieu le 28 mars 2025 autour de l’œuvre de Jérémie Koering, Les 
Iconophages, Actes Sud, 2021, une deuxième journée d’étude a eu lieu le 8 novembre 2025 sous une forme 
performée avec un banquet autour du Banquet de Platon [voir Fig. 01], et enfin une troisième journée d’étude 
a eu lieu le 3 avril 2026, sous une forme performée autour des questions d’assimilation. 
Vues & données est un projet de recherche et création conçu par Aurélie Pétrel et Fabien Vallos avec Dieudonné 
Cartier. Il y a eu trois occurrences de l’exposition (Photo Elysée à Lausanne, Confort Moderne à Poitiers et 
Ensp à Arles [voir fig. 02] et 7 publications. 
Dans le cadre du séminaire a été réalisée une nouvelle traduction, annotée et commentée du Banquet de 
Platon. Publication prévue en juin 2026. 
Banquet LIX Sunposion, a été donné le 8 novembre 2025. Banquet LX, a été donné le 3 avril, Ensp, Arles.
4. Le terme logos a formé le concept de logique. Le logos provient du verbe legein qui signifie rassembler, trier, 
choisir puis il signifie dire, signifier, ordonner. 



deuxième a été une crise profonde et angoissante de l’écart entre la prise et la restitution 
sous forme de donnée : la photographie s’est saisie de cette crise qui n’est à ce jour 
toujours pas résolue. Enfin la troisième conséquence a été celle qui a consisté à concentrer 
notre angoisse et notre labeur sur la mise en ordre de la donnée et l’oubli de ce que nous 
avons nommé « état restant du monde5 ». Nous avons alors essayer d’interpréter ce qui 
permet aux êtres ce devenir asunéidètiques, c’est-à-dire un devenir dégagé de la nécessité 
d’une conscience de l’état restant du monde. La sunéidèsis est donc bien l’essence de la 
modernité et des crises du contemporain. 
	 La première conséquence est celle énoncée par Hegel d’une conscience 
malheureuse6 comme compréhension de l’occultation et la seconde est celle énoncée par 
Marx d’une conscience spectrale et hantée7. Il s’agit de comprendre que l’être moderne, 
devant le flux et la crise de l’image advient à un niveau démesurée de hantise8 qui signifie 
que nos modalités d’existences doivent supporter un fonds infini d’images avec lequel 
il n’est pas possible de coexister. C’est en ce sens que nous sommes des êtres hantés, 
parce que nous ne disposons plus d’espaces suffisamment libres pour pouvoir advenir. Il 
s’agit ensuite de comprendre, que comme être moderne, nous nous sommes ouverts à 
une spectralité insoutenable, parce qu’il s’agit d’avoir conscience d’être hantés par l’état 
restant du monde profondément détérioré par les prélèvements infinis et d’être hantés par 
l’état à venir du monde qui n’est plus en mesure de garantir les conditions de vivabilité. 
	 À partir de cela, il a fallu interpréter un autre problème : il ne s’agit pas seulement 
de comprendre la hantise de l’état restant du monde, mais il s’agit d’interpréter la 
consommation excessive de tout ce qui a été saisi et prélevé. Tandis que le monde se 
creuse infiniment de nos prélèvements, nous ne cessons d’entrer dans une crise de la 
consommation. Il a fallu commencer une interprétation les concepts de consommation 
et d’ingestion. Le séminaire de recherche porte sur une tentative d’interprétation de ces 
deux concepts. Or il faut être en mesure de comprendre que, pour de multiples raisons, 
ce travail n’a pas été accompli ni par la pensée ni par l’art ni par la philosophie. Le travail 
a donc consisté à théoriser cette question d’état restant du monde et à théoriser cette 
crise sunéidètique. Mais ce n’était pas suffisant puisque nous avons proposé la possibilité 
d’une diéténomie, à savoir la gestion des conditions d’existence. Cette crise diéténomique 
permet de reformuler les enjeux de la pensée en déplaçant l’intérêt portée à l’économie 
vers la diéténomie : le monde a été pensé et structuré comme la gestion du bien prélevé, 
plutôt que pensé comme la gestion des conditions de vivabilité. Cette crise diéténomique 
permet de repenser l’être à partir de la condition première de la vivabilité, à savoir, la 
consommation. 
 
	 Le concept de consommation
	 Il s’est agi de proposer une première interprétation au concept de consommation. 
Nous avons construit la définition suivante qui permet de dire que consommer consiste 
à détruire quelque chose du monde pour pouvoir exister. Ce qui signifie alors que la 

5. Nous avons récupéré et interprété un terme de Paul de Tarse (1 Cor. 10.25) qui indique précisément 
l’occultation de cette préoccupation : il s’agit du retrait de la sunéidèsis. Le terme en grec désigne la conscience : 
il est formé du préfixe sun- (avec) et du terme oida qui provient de verbe eidô qui signifie avoir connaissance. Il 
est important de considérer que le terme oida entretient une relation étymologique avec le terme eidos : on peut 
alors les interpréter à partir des concepts de connaissance et de visibilité. 
6. Georg W. F. Hegel, Phénoménologie de l’esprit, 1807.
7. Karl Marx, Manuscrits économico-politiques, 1844 ; Jacques Derrida, Spectres de Marx, Galilée, 1993 
8. Jean-Baptiste Carobolante, L’Image spectrale, éd. Mix. 2022.



première condition d’existence consiste à détruire de l’existant9. Dès lors le travail de la 
diéténomie devrait être – pour penser la consommation – la gestion de la destruction et 
du prélèvement.
	 Nous avons longuement travaillé à l’interprétation du prélèvement, autrement 
dit, à l’interprétation originelle du logos. Pour cela nous avons étudié le célèbre vers de 
Parménide10 que nous avons traduit par « il est besoin de saisir et de désirer [que] l’étant 
est » : la condition d’existence tient essentiellement dans l’expérience du prélèvement 
et du désir de ce qui est prélevé. Il y a alors une série de conséquences : d’abord il 
faut comprendre que la naissance de la philosophie consiste précisément à saisir cette 
expérience. Il faut ensuite comprendre que la première tâche de la philosophie consiste 
non pas à penser l’être, mais le besoin11 que l’on peut comprendre comme « ce dont 
il faut s’occuper ». Il faut ensuite interpréter que la deuxième tâche de la philosophie 
consiste à penser cette saisie (logos) et à établir une philosophie du prélèvement. Il faut 
encore comprendre que la troisième tâche de la philosophie, particulièrement complexe, 
consiste à interpréter ce désir (noos) comme faculté projetante et comprendre que le 
fondement de la pensée est bien dans l’interprétation de la saisie et du désir. Enfin il 
faut comprendre que la tâche de la pensée se trouve bien pour le contemporain dans 
l’interprétation de l’agir de l’être dans sa relation au prélèvement et dans sa relation au 
fonds. Or une des conditions de l’être moderne est d’avoir infiniment augmenter ses 
processus de prélèvements et donc ses processus de stockage de tout ce qui est prélevé. 
Le travail de la philosophie (et de la diéténomie) devrait alors consister à interpréter ce 
besoin et d’en comprendre la rupture et la crise. La première forme de ce « besoin » est à 
interpréter comme nutrition, la seconde forme est à interpréter comme relation fétiche 
et métaphysique au prélevé. Cette seconde forme est devenu fresques et objets conservés 
dans les tombeaux, archives, collections d’images et de documents, data centers, musées, 
photographies personnelles, flux d’images, boîtes, disques durs, etc. 
	 Depuis deux ans le travail du séminaire consiste à proposer une interprétation 
du concept de nutrition. Elle est de manière évidente cet acte de consommation qui 
permet de maintenir les conditions de vivabilité. La contrepartie de la nutrition est donc 
la destruction : et il ne s’agit pas de penser cela comme une métaphore, c’est-à-dire 
comme transformation, mais de saisir qu’il s’agit de l’assimilation en vue de la nutrition 
et d’une destruction. Paul Valéry écrit12 « Rien de plus original rien de plus soi que de 
se nourrir des autres. Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton assimilé ». Il faut 
alors comprendre trois concepts importants : la nutrition, la digestion et l’assimilation. 
Nous avons alors émis l’hypothèse que la nutrition est l’essence de l’être, son essence la 

9. Il s’agit de l’un des points les plus difficiles. Toute consommation suppose et réclame la destruction radicale 
de ce qui est pour que cela advienne en vue de l’assimilation. Or tout le travail de la pensée (philosophique, 
morale, métaphysique, théologique) a été et est d’occulter cette puissance de destruction : soit en déplaçant 
les enjeux de l’ontologie, soit en occultant les modalités de destruction, soit en faisant croire à des dispoitifs 
de transformation, soit en énonçant qu’il s’agit d’une donation (ou d’une propriété). Cependant la question 
demeure de la consommation demeure toujours la même : exister suppose détruire l’existant. 
C’est pour cette raison qu’il est nécessaire d’accomplir ce travail et qu’il est nécessaire de comprendre que 
le terme écologie catastrophique en ce qu’il dit l’inteprétation de l’oikos, l’espace privé (la maison) : il est serait 
préférable de penser en terme de diéténomie comme gestion des modalités d’existence. 
10. Parménide, Le Poème, fragment VI « khrè to legein to noein t’eon emmemai ». Voir Martin Heidegger, Parménide 
(1942), Gallimard 2011, Jean Beaufret, Parménide, Le Poème, PUF, 1955, Marcel Conche, Parménide. Le Poème : 
Fragments, PUF, 1996, Barbara Cassin, Parménide, Sur la nature ou sur l’étant - La langue de l’être ?, Seuil, 1998.
11. En grec le khrè, c’est-à-dire « ce qu’il faut prendre ».
12. Paul Valéry, Tel quel, 1941.



plus originelle, c’est-à-dire première. Viennent ensuite les questions de désir et d’agir13. 
Ce que l’histoire la plus ancienne de la philosophie nous indique, est que l’essence de 
l’être – autrement dit ce qui fait que l’étant est – se trouve d’abord dans la saisie et le 
désir. Au sens parménidien et platonicien il s’agit donc du logos et de l’éros : saisir et désir. 
Puis ensuite il s’agit de dévorer ce qui a été saisi. Cependant il a fallu, dès la pensée 
aristotélicienne, interpréter cette dévoration dans l’espace politique14 : pour cela Aristote 
va tenter de construire une régulation de cette dévoration et proposer que la nutrition 
soit fondée sur un commun théorique et non sur une nécessité. Aristote insiste sur l’idée 
que la nutrition doit permettre de construire ce commun théorique et puisse construire 
l’idée d’un plaisir du goût commun15. Dans les deux cas, cette épreuve (théorie et plaisir) 
doit se fonder sur une nutrition nécessaire. On obtient alors pour Aristote deux disciplines 
différentes, d’abord le théorétique qui permet la contemplation commune du monde et 
ensuite la chrématistique qui permet le traitement commun de la fourniture16. 

	 On comprend alors la séparation historique – et catastrophique – du traitement 
de la nutrition. Pour la saisir il faut interpréter la relation essentielle entre les concepts 
d’aliment et d’élément. Nous avons posé comme hypothèse que les termes aliment et 
élément ont strictement la même étymologie, une archaïque racine *al qui désigne la 
nutrition17. Il est donc besoin de transformer le monde en fonctions élémentaires et en 
fonctions alimentaires pour pouvoir nourrir l’être et lui permettre de continuer d’exister. 
Cette transformation du monde en élément et en aliment est l’activité essentielle de l’être, 
fondée sur la capacité à saisir et à prélever : il faut en permanence transformer le réel en 
une réalité élémentaire et alimentaire pour réaliser une nutrition théorétique et physique. 
	 La première crise historique à donc consister à séparer ces deux espaces de 
la nutrition comme élément et aliment, considérant que la tâche de la théorie et de 
la philosophie consistait à prendre en charge uniquement la question de l’élément, 
considérant dès lors que la philosophie n’avait pas pour tâche la prise en charge de 
l’aliment. Il faut comprendre que la prise en charge de l’aliment a été déléguée à la 
chrématistique et donc, historiquement, à la politique et que dans un second temps la 
politique en a délégué la charge à l’économie18. Si l’on considère le commentaire de 
Nietzsche19, il y a une réclamation moderne à cette tâche : « Y a-t’il une philosophie de la 
nutrition ? ». La réponse est non puisque la tâche n’a cessé d’être déléguée à un traitement 
technique et économique.
	 Mais la séparation n’a pas. seulement eu lieu pour la philosophie, elle a aussi 
eu lieu dans l’histoire de l’œuvre. La philosophie aurait pu déléguer le traitement de la 
nutrition à la sphère de l’œuvre et de l’art. Ici aussi a eu lieu une séparation radicale : 
l’œuvre, pour différente raison que nous analyserons, n’a traité la relation à l’aliment 

13. Cela permet de comprendre une immense histoire de la philosophie du Banquet de Platon à la Lettre sur 
l’humanisme de Heidegger.
14. Aristote, Éthique à Eudème, 1245b5.
15. Ce qu’il nomme suntheôria et suneuôkhomai et que l’on peut aisément comprendre comme les deux piliers de 
ce que nous nommons aujourd’hui recherche et création. 
16. Fabien Vallos, Chrématistique & poièsis, éd. Mix., 2016.
17. Il est encore particulièrement difficile de prouver l’existence de cette racine. Nous émettons cependant 
qu’elle a permis de former les termes élément, aliment, lait, allaitement, etc., c’est-à-dire tout ce qui permet la 
construction de l’être.
18. La délégation de la gestion de la fourniture à l’économie est ce que nous nommons libéralisme et surtout 
capitalisme puisque la nutrition est assimilée à un bien. 
19. Friedrich Nietzsche, Le Gai savoir, 1882, fragment VII. 



que sous deux formes principales, celle de sa valeur symbolique (l’aliment pour l’au-delà, 
l’aliment comme memento mori, l’aliment comme symbole de richesse, comme symbole de 
gourmandise, de péché, de dégradation des valeurs morales, de gloutonnerie ou encore 
de puissance, etc.) et celle de la valeur que nous nommons eucharistique (représentation 
de la cène). Ici aussi il est nécessaire, comme l’a fait Nietzsche, d’énoncer la question 
suivante « y a-t’il un système de représentation de la nutrition ? ». Il est donc nécessaire 
de comprendre que cette question a été une interrogation rare mais importante de l’art 
moderne et contemporain20 : s’attacher à dire que la tâche de l’œuvre est de penser la 
relation complexe que nous entretenons à la nutrition, à la digestion et à l’assimilation. 

	 Après avoir analysé cette séparation historique et critique, il nous a fallu 
comprendre comment avaient été proposés les modèles de la consommation. Nous en 
avons retenu six qui nous permettaient de comprendre les liens entre histoire de l’aliment 
et histoire de l’œuvre. 
	 Le premier modèle consiste, assez simplement, à reprendre le liminaire de ce 
texte, et à considérer que la consommation puisse s’entendre comme un processus de 
destruction qui produit une jouissance au sens du terme grec hèdonè qui signifie une forme 
de plaisir qui produit du goût, c’est-à-dire une intensification des modalités d’existence. 
	 Le deuxième modèle, plus complexe, consiste à interpréter ce que produit Aristote 
dans La Poétique21, à savoir théoriser une autre forme de plaisir (kharis) qui signifie un 
plaisir non-consommant qui produit une jouissance de soi et non une jouissance de l’objet 
consommé. Nous la nommons consommation charismatique. C’est ce qui définira l’œuvre 
comme art et c’est ce qui achèvera la séparation entre aliment et élément. Toute l’histoire 
de l’art s’est construite sur cette idée qu’il s’agisse d’une consommation comme si l’on ne 
consommait pas de sorte que l’objet demeure intact et donc, non détruit. On obtient alors 
deux premières formes de consommation, comme jouissance, l’une qui détruit, l’autre 
qui maintient sans destruction. On peut aisément comprendre une partie des avant-
gardes comme la possibilité de faire advenir l’expérience de l’art à une forme nouvelle de 
destruction22.
	 Le troisième modèle est celui théorisé par la pensée chrétienne sous la forme 
d’une consommation dite, cette fois, eucharistique. Il s’agit de faire consommer un aliment 
qui n’est plus aliment pour devenir une consommation rituelle et sacrificielle qui ne l’est 
pas non plus. On consomme deux fois mais sans consommer, tout en ingérant mais sans 
nécessité de digestion ce qui doit pouvoir s’ingérer comme co-existence. L’invention de 
la consommation eucharistique permet à la fois de rendre la consommation symbolique 
et en même temps de la rendre métaphysique puisque nous consommons sans détruire et 
sans devoir assimiler ce qui n’est pas soi. Ici on procède à une synthèse saisissante entre 
jouissance de l’objet consommé et jouissance de soi consommant sans consommer. Il 
faut alors comprendre que la consommation eucharistique est une sorte d’iconophagie 
puisque nous ne consommons par le pain mais son image (la nature du pain a été retirée) 
et puisque nous consommons l’image du Christ sacrifié, mais que nous ne consommons 
pas sa chair. C’est précisément pour cela que s’est développée une iconographie très forte 

20. La modernité et le contemporain ont commencé à se saisir de la question de la nutrition et de sa gestion. 
Mais ce travail reste marginal. Voir, pour documentation, le catalogue dirigé par Germano Celant, Art & foods. 
Rituali dal 1851, 2015. 
21. Aristote, La Poétique, 1448.
22. Il faut entendre les avant-gardes comme un travail assez systématique de destruction des modèles de 
représentation et d’assimilation.



à la fois de la cène (cena est le dîner) en vue d’instituer l’eucharistie et des agapes (agapè est 
l’amour inconditionnel) en vue de commémorer la cène. Dans les deux cas il s’agit d’une 
fabrique d’images pour signifier ce processus très singulier d’assimilation d’un système 
d’images : ne pas consommer la nature de la chose mais sa puissance imageante. Ne pas 
consommer directement la chose qui se présente mais sa représentation. Il s’agit là de la 
grande originalité de ce système. 
	 Le quatrième modèle est celui théorisé par Paul de Tarse au Ier siècle et par 
François d’Assise, mille ans plus tard. Il s’agit littéralement de la théorisation d’une 
consommation non-consommante. Paul écrit23 : « ceux qui font leurs provisions, sont 
comme non possédants ». On obtient donc ici la formule d’une consommation strictement 
non consommante qu’il faut lire comme une des formes du messianisme, mais aussi 
comme l’idée d’un renversement de l’économie et enfin comme la formulation de la 
haute pauvreté franciscaine. Cette consommation à cela d’incroyable qu’elle pose l’idée, 
métaphysique, que cette consommation nutritive (alimentaire et élémentaire) n’est pas 
une consommation au sens où elle ouvre à une destruction, à une digestion et à une 
assimilation. Donc, malgré cette nutrition, le monde demeure intact, sans destruction, 
sans prélèvement. Il y a deux conséquences à cela : la première métaphysique est que 
nous pourrions exister sans l’angoisse délirante de la destruction. Le seconde, en revanche, 
économique, est que cela permet de construire la forme capitaliste d’une consommation 
immatérielle. 
	 Le cinquième modèle, advient à la fin du Moyen Âge, en 132224, avec la 
restauration du droit latin comme fondation de la consommation libérale. Il s’agit de 
la relation entre usus et abusus : pour pouvoir user de quelque chose il faut s’acquitter 
de son usage par sa consommation. On abandonne définitivement la question d’une 
consommation sans consommation pour une consommation déterminée comme 
puissance libérale. On produit alors une synthèse définitive entre le droit libéral 
latin d’une consommation qui suppose l’acquisition d’un droit de jouissance comme 
destruction et l’idée paulienne d’une double suspension de la conscience, à la fois comme 
ininquiètude (amerimna, 1 Cor. 7.32) et comme délégation de la conscience (asuneidèsis, 1 
Cor. 10.25). Ce qui signifie donc que la synthèse des deux processus, permet d’assumer 
une consommation sans conscience malheureuse puis dégager de toute mémoire et de 
toute connaissance. 
	 Le sixième modèle, advient comme synthèse de l’ensemble et s’affirme comme ce 
que nous nommons consommation métaphysique et fétichiste, propre au capitalisme. Si 
le capitalisme est une incorporation et une assimilation du bien à l’être, cela signifie que 
la jouissance de ce bien doit alors s’affirmer comme usage absolument privé et fortement 
intense. La consommation métaphysique indique la synthèse d’une consommation 
consommante (destructrice) mais éprouvée comme non consommante (puisque dégagée 
de toute conscience malheureuse). À cela s’ajoute une consommation dite fétichiste, à 
savoir une consommation d’un bien fétichisé25. Il faut comprendre le fétiche comme 
l’image (facticius) construite de quelque chose. Ce qui signifie que consommer la 
marchandise fétichisée, consiste à consommer une image factice de sa valeur en soi et ne 
pas penser l’ingestion de la destruction, du prélèvement, du travail, etc. 

23. 1 Cor. 7.30. La formule en grec est : « kai oi agorazontes, ôs mè katekhontes ».
24. Le pape Jean XXII (Jacques Duèze) signe une bulle intitulée Ad conditorem canonum, en décembre 1322, qui 
met fin au système du franciscanisme. Voir Giorgio Agamben, Profanations, 2005. 
25. Voir pour cela le Capital de Marx et Stanze de Giorgio Agamben (1988). 



	 Il faut alors comprendre que toute l’histoire du concept de consommation 
consiste à opérer une occultation forte de sa teneur, c’est-à-dire une occultation de la 
destruction. Tout le travail a donc été de « vider » le concept de consommation pour 
tenter de produire l’idée que l’existence est détachée de la destruction. C’est ce que nous 
nommons une consommation métaphysique : si la métaphysique est l’interprétation des 
causes premières, cela signifie alors qu’il nous faut interpréter à la fois la destruction 
mais surtout son occultation. Pour produire cette occultation il a fallu faire une chose 
étonnante : transformer la consommation en une fonction image de sorte que ce que nous 
consommons ne soit plus un morceau du monde prélevé et détruit, mais uniquement une 
représentation, une image sans effet de prélèvement et sans effet de destruction. Pour cela 
il a fallu construire une théorie du visible. 

	 Vers une théorie de la dévoration du visible
	 Pour faire advenir cette consommation métaphysique il a fallu produire une 
théorie du visible qui permette la construction d’une théorie de la représentation et de sa 
consommation. Pour cela, la philosophie s’est fondée à partir de l’intelligence de la vue et 
non pas à partir du corps dévorant et ingérant. Ce qui signifie que la philosophie, c’est-
à-dire l’histoire de la pensée, c’est instituée à partir du théorétique et non à partir de ce 
que nous pourrions nommé le trophétique (la nutrition). Ce qui signifie que nous avons reçu 
en héritage le modèle d’une vie théorétique (Aristote) mais qu’il nous manque le modèle 
d’une vie trophétique. Mais comme la consommation n’est pas directement celle de 
l’aliment mais plutôt d’une image de l’aliment, il nous faut interpréter ce changement. 
	 La pensée antique grec – et donc la naissance de la philosophie – provient d’un 
système triple fondée sur les concepts de vue (théa) et de visible : ces trois concepts sont, 
d’abord le thauma que nous interprétons comme une manière d’être étonné, bouleversé 
par la démesure de ce qui se donne à voir26. Le deuxième concept est celui du theatron 
que nous pensons comme l’espace collectif  du visible, autrement dit l’espace où il s’agit 
de produire une image, une représentation de ce qui s’est donné à voir comme thauma. 
Donc à cet endroit nous ne voyons plus le monde tel qu’il se présente, mais tel qu’il se 
représente. Et enfin le troisième concept est celui de la theoria que nous saisissons comme 
modalité d’examen et d’observation en vue de produire du spéculatif  et des relevés.  
	 La pensée et la langue latines ont produit une transcription de ce système fondé, 
ici, sur le concept de vue et de visible comme spec. Le premier concept est celui de la 
species que nous pouvons interpréter comme ce qui livre une apparence et qui permet 
de rendre visible. Le deuxième concept est celui du spectaculum que nous pouvons penser 
comme l’espace spectaculaire de la représentation de ce qui s’est donné à voir. Et enfin, 
le dernier concept celui de la speculatio comme interprétation et observation de ce qui a 
été saisi par la vue. Ce qui signifie donc que nous retrouvons un système commun aux 
pensées antiques et à la philosophie qui consiste à tout structurer à partir des concepts 
de démesure, de représentation et d’interprétation. Il a fallu, à partir de cela, produire 
une théorie du visible et de sa transformation en images, soit comme mimèsis, c’est-à-dire 
comme représentations, soit comme théorèmes, c’est-à-dire comme recherche. Toute 
l’histoire contemporaine est liée à une tentative de réconciliation de ces deux processus. 
	 Ce qui est aussi fascinant et étonnant, est la double interprétation du concept de 
species qui signifie ce qui se pense comme espèce mais aussi comme épice. Dès l’antiquité latine, 
le terme signifie les deux, ce que nous conservons dans la langue moderne avec les termes 

26. Voir Martin Heidegger, Séminaire du Thor, 6 septembre 1969, in Question III & IV, Gallimard, 1990. 



espèce et épice qui ont donc la même étymologie. Comment peut-on le comprendre ? 
L’épice est ce qui permet de faire éprouver l’être spécial27 et les formes de vie (c’est-à-dire 
ce qui advient). L’épice est ce qui vient intensifier le goût donc la relation au monde. Mais 
c’est aussi ce qui va désigner des formes particulières de vies (par exemple la première bulle 
spéculative au moyen-âge, la création d’objets propres à cela comme les speculos, les pepper-
corn, les pains d’épices, les gastronomies du XIIe au XVIIe siècle, etc.). L’épice est donc ce qui 
intensifie nos modalités d’existence et ce qui désigne l’intensité de ces modalités. 
	 Il y a donc une relation continue entre espèces et épices comme signe de valeur 
et comme relation d’intensification de l’expérience du goût et de l’être spécial. Il y a donc 
bien une profonde transformation du goût et de l’aliment du côté de l’image au sens de 
l’image de soi. Manger de manière moderne, ce n’est plus assimiler de la destruction, 
c’est ce faire voir dans certaines modalités d’existence. Ce qui correspond aux dispositifs 
de la réception de l’œuvre d’art comme kharis ou comme, selon l’expression de Derrida, 
un « se plaire à soi-même28 ». Le théoricien Furio Jesi29 a analysé avec une grande finesse 
ce nécessaire travail qui consiste à faire advenir les choses du monde à de l’aliment : 
pour cela il faut leur donner l’image de ce qu’ils sont comme aliment. Toute l’histoire de 
l’activité humaine est liée à cette transformation comme canalisation du réel en réalité, 
c’est-à-dire du monde en réalité élémentaire et du monde en réalité alimentaire de sorte 
que nous puissions continuer d’exister en assimilant des images plutôt des choses détruites. 
	 Il existe une autre manière de penser ces modèles, à partir des travaux de 
l’historien Jérémie Koering30 : il s’agit de la logophagie et de l’iconophagie. Il y a dans 
les pratiques rituelles, religieuses et artistiques un très grand nombre de dispositifs où 
il s’agit pour les êtres de dévorer, ingérer et, peut-être, assimiler du texte et des images. 
Il s’agit d’une dévoration du langage et de l’image dans l’idée d’une application de la 
digestion alimentaire sur les dispositifs élémentaires. Nous nous sommes intéressés à la 
pratique de la dévoration. Pratique antérieure à l’alimentation en ce que l’on dévore 
une bora tandis qu’on mange une trophè : bora est l’aliment matière tandis que trophè est 
l’aliment nutrition. Bora est l’aliment antérieur à la loi, trophè est la loi. Or les rapports 
de dévoration consiste à lutter contre la temporalité et contre la loi. Quand il s’agit 
d’aliment. Mais advient alors deux autres questions à partir d’une interrogation sur la 
dévoration sans aliment, c’est-à-dire une dévoration et une alimentation symbolique : 
la logophagie et l’iconophagie. C’est-à-dire dévoration du langage et dévoration des 
images. Manger le logos c’est à la fois manger le langage et manger la loi31. La logophagie 
désigne la possibilité de transformation de l’être non pas par l’intellection mais par la 
digestion-assimilation de la loi par le corps. Comme si la loi entrait alors dans le corps et 
devenait corps. Si l’on suit la formule de Paul Valery (Tel Quel) « le lion est fait de moutons 

27. Qu’est-ce qu’un être spécial ?Voir Giorgio Agamben (Profanations et Le Règne et la gloire). L’être spécial est 
celui qui se manifeste et qui communique et qui de la sorte réclame une actualisation de son espèce (comme 
apparence) et qui ainsi laisse derrière lui (dans le temps) des spectres (des apparences révolues). L’être spécial 
ouvre à l’interrogation des « formes de vie » et des « conditions de vivabilité ». Les formes de vies (diaita) sont les 
modalités avec lesquelles nous advenons à cette spécialité, et les conditions de vivabilité (diéténomie) sont ce qui 
permet au vivant de vivre (advenir spécialement).
28. Jacques Derrida, La Vérité en peinture, 1978. 
29. Furio Jesi, in Materiali mitologici (1979), Einaudi, 2001, p. 174 & Convivio, éd. Mix., 2011, p. 155.
30. Jérémie Koering, op. cit.
31. On en trouve trois occurrences importantes dans la Bible : Nombres (5.23-24), Ezéquiel (3.1-3) et Jérémie 
(15-16). La logophagie signifie l’envahissement du corps de l’être (le prophète) par le logos, c’est-à-dire par la 
loi. On en trouve une autre occurence, plus célèbre encore dans le texte de Jean (Apocalypse 10.9-10.11). On en 
connait deux représentations remarquables, sur un des tableaux de la grande Tapisserie de l’Apocalypse (1380) et 
sur une gravure de Dürer (1498).



assimilés », alors cela signifie que « nous sommes faits de lois assimilées ». La dévoration 
du texte et de la langue répond à une forme de faim qui dépasse la simple alimentation. 
Quant à l’iconophagie, plus répandue, plus populaire, plus immédiate, elle consiste à 
continuer de croire en la puissance eidétique de l’image dont l’assimilation n’est plus 
cantonnée au regard et au toucher, mais aussi au goût. Manger l’image c’est manger l’être 
contenu dans l’image de sorte que « nous soyons faits d’essences assimilées ». Puisqu’il 
s’agit bien de manger l’eikôn l’image qui par puissance de la similitude contient encore une 
partie de l’eidos (ou de la species) de ce qui est.
	 Mais alors qu’est-ce que l’être dévorant ? Nous avons émis l’hypothèse qu’il y a 
deux étapes à la compréhension de ce qu’est cette condition d’être dévorant. D’abord la 
possibilité d’interpréter le concept d’assimilation à partir du concept grec de sparagmos 
(déchirement) qui consiste à faire éclater la teneur existentielle de ce qui est pour mieux 
l’assimiler, non pas tant comme ce qui est détruit, mais comme ce qui change d’image, 
c’est-à-dire de mode d’apparaître. Ensuite à partir du concept de paromoiôse32 : le terme 
signifie assimilation et il signifie littéralement transformer pour rendre semblable, donc 
assimiler. Tout le travail consiste donc à découper le réel pour en faire des fragments de 
réalité comme images, plus facilement assimilable, plus facilement « digeste ». 
	 Mais alors qu’est-ce que l’être assimilant ? Paul Valéry écrit dans Tel quel (1941) : 
« Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir des autres. Mais il faut les digérer. 
Le lion est fait de mouton assimilé. » Il écrivit aussi « il ne faut pas que le loup mange le 
mouton. C’est immoral… car c’est MOI qui doit manger le mouton ». Voici de manière 
assez radicale expliqué le concept d’assimilation : faire en sorte que le monde ne nous 
échappe pas en le rendant semblable : en en faisant du monde assimilé. Pour cela il 
faut en faire de l’image. Il s’agit alors moralement d’assumer la dévoration de sorte de 
maintenir le monde comme du monde assimilé. Et si le lion ou le loup est fait de mouton 
assimilé, alors nous sommes faits de monde assimilé. 

	 De la hantise à la toxicité
	 L’immense travail de l’être a été, sans relâche, de transformer le monde en une 
série de destructions assimilables. Pour cela il s’agit de produire un travail fastidieux et 
moral qui consiste à découper le monde, comme un boucher le ferait d’un quartier de 
viande33 pour que nous puissions dévorer du monde préparé comme une image plutôt que 
du monde brut immédiat où nous devrions assumer de détruire en dévorant directement. 
Nous avons donc été débarrassé de la tâche extrêmement difficile de la destruction. Et 
cette tâche est double, parce qu’elle consiste à nous retirer le travail de la destruction (à le 
rendre hétérotopique), mais surtout, comme Paul l’écrit (1. Cor. 10.25), en nous rendant 
sans conscience, donc en nous rendant, supposément, sans hantise du prélèvement. 
Cependant, si nous nous sommes débarrassé – pour une partie de l’histoire – de la hantise 
du prélèvement, nous avons été assaillis par deux autres hantises, celle du fétiche, celle 
de l’ingestion (le surplus comme aliment et comme images). Il faut encore rajouter à ces 
trois hantises post-moderne, une quatrième, plus contemporaine, celle de l’état restant 
du monde. L’être dévorant ne cesse d’ingérer des représentations jusqu’à la disparition 
du réel et jusqu’à la saturation de l’état moderne de la consommation : de l’image, des 
signes, de l’alimentation, du divertissement, etc. C’est en ce sens que nous sommes hantés, 
saturés jusqu’à l’indigestion d’une alimentation et d’une « élémentation » qui ne constitue 

32. Nous utilisons ici un terme de rhétorique la paromoiose, voir Aristote, Rhétorique, III, 1410 a 1419 sq.
33. Voir pour cela le travail de Lucas Vernet sur Le Quartier de viande de Monet, 1864. 



pas d’apports nutritifs, mais une simple forme de stupeur et d’occupation. L’être moderne, 
que nous sommes, demeure sans espace, sans devenir, hébété par une ingestion et une 
tentative de digestion sans fin. Ce qui signifie que l’être dévorant s’ouvre historiquement à 
deux formes massives d’intoxication.
	 C’est à cet endroit qu’il nous faut produire une interprétation historique 
et philosophique de cette crise des relations entre élémentaire et alimentaire et de 
l’absence de philosophie de la nutrition. Or nous proposons de pouvoir le penser à partir 
d’une théorie de la toxicité. L’histoire de la philosophie commence avec une histoire 
d’intoxication de l’être par un pharmakon, un poison nommé doxa34. Dans le récit de Platon, 
Socrate accepte de consommer la ciguë parce qu’il suppose qu’ainsi il sera délivré de 
l’empoisonnement de la doxa, c’est-à-dire de l’avis sans fondement, de la « petite affaire » 
au sens deleuzien, de la fiction (comme récit fictif  et comme image). Toute l’histoire de 
la philosophie se construit donc sur deux épreuves, celle de la saisie du monde et celle 
de la fiction : autrement dit prélever en monde et faire le récit imagé de ce prélèvement. 
Une mauvaise relation entre les deux conduit à cette toxicité. Il s’agit donc d’une 
intoxication élémentaire. Nous avons parachevé cette intoxication dans la modernité 
et nous avons ajouté une seconde épreuve – concomitante à la fin de la métaphysique 
– celle d’une intoxication alimentaire. La modernité a parachevé le traitement du 
monde pour en produire un dérivé non nutritif  et toxique qui permet une réclamation 
infini du complément alimentaire et du médicament. La modernité alimentaire (son 
industrialisation) ouvre à la crise la plus massive comme intoxication de l’être : à la fois 
parce que l’aliment est néfaste et inassimilable et parce que aliment moderne, comme 
représentation, fait entrer l’être dans une crise de la dépendance. Nous sommes hantés par 
la nécessité traumatisante de répéter encore une consommation élémentaire et alimentaire 
sans consistante mais contenant la promesse d’un régime de l’intensité. 

	 Conclusion : l’espace du banquet 
	 En guise de conclusion, nous aimerions proposer le modèle de ce que nous 
nommons le banquet35. Qu’est-ce qu’un banquet ? Il est facile de s’accorder sur le fait qu’il 
permet de rassembler un grand nombre de personnes, autour d’une table, avec, ou de 
préférence, sans prétexte. Dans le cadre du séminaire, nous avons proposé à deux reprises 
l’expérience performative du banquet pour faire l’épreuve d’un partage élémentaire et 
alimentaire. 
	 Nous savons que les Grecs avaient recours au terme theoria dont la racine théa 
indique quelque chose du visible – comme le théâtre – et qui désignait tout à la fois ce 
qu’on nomme aujourd’hui théorie, mais aussi ce que nous pourrions nommer banquet. 
Pourquoi théorie et banquet trouveraient dans la langue grecque un sens commun ? Parce 
que dans les deux cas, l’être se trouve, devant la table de l’étude et devant la table du 
banquet, à être disposé à l’observation du monde et à lever son regard sur les éléments 
du monde et sur l’autre dans une épreuve dite encomiastique (en-komion signifiant être 
au banquet)36. Le banquet est donc un objet théorique en ce qu’il ouvre au visible et à 
l’expérience de l’adresse. 
	 Presque systématiquement, où que se place le banquet, il s’agit d’une expérience 
matérielle, complexe, d’incorporation du monde en vue de produire un commun, 

34. Platon, Le Phédon sur la mort de Socrate. Michel Foucault, Le Courage de la vérité, 1984.
35. Dans le cadre du séminaire a été donné deux symposiums performés sous forme de banquet, le premier le 
8 novembre 2025 et le second, le 3 avril 2026 [voir Fig. 02]
36. Ælius Théon, Progymnasmata, 110.9. Et Fabien Vallos, Les Banquets, éd. Mix., 2023



commémorer, célébrer ou encore ritualiser. Si l’on accepte de penser le banquet comme 
un objet théorique, il devient alors un espace particulier où le regard porté sur l’aliment 
permet de produire de l’élément. Il ne s’agit pas tant de croire – ce qui serait bien 
souvent une erreur – que l’aliment dans un banquet possède une valeur symbolique 
ou eucharistique, mais plutôt de saisir que l’aliment, à l’endroit du banquet, permet de 
faire éprouver la relation profonde et ontologique entre aliment et élément. L’hypothèse 
est alors de considérer que les termes proviendraient d’une archaïque racine (*al) qui 
désignait la nutrition, c’est-à-dire ce qu’il est nécessaire de faire entrer dans le corps pour 
qu’il puisse vivre et croître. Et ce qui est nécessaire est à la fois élémentaire et alimentaire. 
Le banquet comme théorie pourrait être cette expérience où il s’agit d’éprouver cette 
double ingestion. Or nous savons aussi que l’ingestion est difficile parce qu’il s’agit ensuite 
d’assimiler, c’est-à-dire de faire en sorte que ce qu’on ingère devienne soi. Il faudrait alors 
comprendre que le banquet est un complexe dispositif  de services, de mises en place, de 
plats, de décors parce qu’il s’agit que la table soit emplies autant d’aliments que d’élément. 
On mange donc une image et une mise en scène en commun pour tenter de s’habituer à 
la complexe tâche de l’assimilation. 
	 Si un banquet est une expérience théorique et iconophagique, il faut encore 
comprendre qu’il est un dispositif  conceptuel. On se souvient de la gravure que réalise en 
1687 Arnold van Werterhout du banquet servi pour le pape37. Ici la gravure représente 
la table dressée, avant, et exposée comme une sculpture. Ce qui signifie que le lieu du 
banquet se trouve aussi dans le protocole, c’est-à-dire dans la manière de penser ce 
qui est offert et dans la manière de l’adresser. Mais ce qui signifie alors qu’un banquet 
n’est pas autre chose qu’une sculpture et un dispositif  protocolaire : le banquet existe 
spécifiquement pour cela, parce que cette expérience ne s’acquiert ni chez soi ni au 
restaurant. Ce qui signifie alors, contre les idées reçues38, qu’un banquet n’est pas un lieu 
de la ritualisation et du symbole, mais un simple lieu du commun. Mais pas n’importe 
quel commun, un commun très singulier où s’éprouve une expérience inouïe et singulière, 
celle d’une hyper proximité entre l’alimentaire et l’élémentaire. 

Illustrations : 

37. Arnold van Westerhout (1651-1725), Banquet du comte de Castlemaine pour Innocent XI, Rome, 1687. D’après 
un dessin de Giovanni Battista Lenardi (1656-1704). Large gravure 115 x 25 cm, signée « Gio Batta Lenardi 
delin. » et « Arnoldo Van Westerhout fc. ». Table de réception du Pape Innocent XI offert par Roger Palme 1°, 
comte de Castlemaine (1634-1705), ambassadeur du roi James II auprès du Vatican. Le banquet a été servi le 
8 janvier 1687 [voir Fig. 03]
38. Gustave Flaubert écrit dans son Dictionnaire des idées reçues « Banquet. La plus franche cordialité ne cesse 
d’y régner. – On en emporte le meilleur souvenir, et on ne se sépare jamais sans s’être donné rendez-vous à 
l’année prochaine ».



Fig. 01. 
Aurélie Pétrel & Fabien Vallos avec Dieudonné Cartier, Vues & données III, Ensp Arles. Exposition du 17 
octobre au 8 novembre 2025. L’exposition a été actualisée avec Aure Baucher, Francesco Canova, Léa 
Devenelle, Guillaume Fustec, Yan Leandri, Raphaël Lods, Lucas Vernet & Joffrey Sébault.
Photographie © Raphaël Lods

Fig. 02
Banquet LIX Sunposion, donné le 8 novrembre 2025 à l’Ensp Arles. Avec Aure Baucher, Francesco Canova, Léa 
Devenelle, Guillaume Fustec, Raphaël Lods, Fabien Vallos, Lucas Vernet & Joffrey Sébault.
Photographie © Guillaume Fustec

Fig. 03

Fig. 04
Arnold van Westerhout (1651-1725), Banquet du comte de Castlemaine pour Innocent XI, Rome, 1687. D’après un 
dessin de Giovanni Battista Lenardi (1656-1704). Large gravure 115 x 25 cm, signée « Gio Batta Lenardi 
delin. » et « Arnoldo Van Westerhout fc. ». 


