DEVORER LES IMAGES

Avant-propos

Depuis quelques année, le séminaire du laboratoire Fig.' de I'Ensp s’intéresse aux
régimes de la consommation, d’abord celui des images puis ensuite celui des aliments, a la
fois parce que cette consommation est un impensé, mais aussi parce qu’elle permet, sans
doute, de mieux interpréter la condition de saturation de I’étre moderne. Ce texte sert
d’introduction générale aux recherches portées sur la consommation®.

En plus des séminaires, ont été réalisé trois journées d’étude, I’activation du
dispositif de recherche-création Vies & données exposant une série de recherches
formelles et plastiques sur 'iconophagie, la traduction et I’édition du Banquet de Platon
et la réalisation de deux performances sous forme de banquet®.

Introduction

Le travail de recherche engagé dés 2024 sur la constitution d’une métaphysique
de la consommation, s’ancre dans le travail général du séminaire comme production
d’une théorie de P'ceuvre et de 'image et prend sa source a partir d’une série de
recherches qui ont commencées des 2019 : I’élaboration des concepts de donnée, de
sunéidests, de hantise, de métaphysique de la consommation et de crise de I'ingestion.

Nous avions tres vite émis I'idée d’une crise de la donnée (data). 11 s’agissait de
poser ’hypothése d’une différence ontologique entre le donné et la donnée et d’en
conclure, qu’en I’état de notre modernité, la donnée (comme stock, flux et hyper-systeme)
est acosmique en ce sens qu’elle ne permet plus de produire du monde mais qu’elle
devient un instrument de conduite des étres. Cela permet a la fois de penser I'effondre-
ment du réel devant une saturation de la réalité et de penser la crise contemporaine des
dispositifs de flux d’images.

Nous avons tenté de trouver une source a cette crise de la donnée. Nous avons
travaillé sur le prélevement parce qu’il semble que la tache originelle de la philosophie a
¢été celle de tenter de comprendre la nécessité de prélever pour en faire de la donnée. Ce
prélevement se nomme en philosophie logos* et il désigne pour toute I’histoire de la pensée
la tache qui consiste a prélever et a stocker. Nous avons alors travaillé a comprendre les
conséquences de ce prélevement. La premicre a été celle de 'invention de dispositifs
techniques d’arraisonnement, de rangement et de mise en ordre des données. La

1. Fondé en 2015. https://laboratoirefig.fr/

2. Il est suivi de deux textes, I'un de Francesco Canova sur les représentations de la consommation dans

la peinture et I'un de Mathilde Badie sur le cannibalisme. Ce dossier se complete d’un long texte co-écrit
sous forme de dialogue par un groupe d’étudiantes et d’étudiants : Aure Baucher, Francesco Canova, Léa
Devenelle, Guillaume Fustec & Lucas Vernet avec Raphaél Lods & Geoffrey Sébault.

3. Une premicere journée d’étude a eu lieu le 28 mars 2025 autour de 'ccuvre de Jérémie Koering, Les
Iconophages, Actes Sud, 2021, une deuxieme journée d’étude a eu lieu le 8 novembre 2025 sous une forme
performée avec un banquet autour du Banquet de Platon [voir Fig. 01], et enfin une troisieme journée d’étude
a cu lieu le 3 avril 2026, sous une forme performée autour des questions d’assimilation.

Vues & données est un projet de recherche et création congu par Aurélie Pétrel et Fabien Vallos avec Dieudonné
Cartier. Il y a eu trois occurrences de I’exposition (Photo Elysée a Lausanne, Confort Moderne a Poitiers et
Ensp a Arles [voir fig. 02] et 7 publications.

Dans le cadre du séminaire a été réalisée une nouvelle traduction, annotée et commentée du Banguet de
Platon. Publication prévue en juin 2026.

Banquet LIX Sunposion, a été donné le 8 novembre 2025. Banquet X, a été donné le 3 avril, Ensp, Arles.

4. Le terme logos a formé le concept de logique. Le logos provient du verbe legein qui signifie rassembler, trier,
choisir puis il signifie dire, signifier, ordonner.



deuxieéme a été une crise profonde et angoissante de ’écart entre la prise et la restitution
sous forme de donnée : la photographie s’est saisie de cette crise qui n’est a ce jour
toujours pas résolue. Enfin la troisieme conséquence a été celle qui a consisté a concentrer
notre angoisse et notre labeur sur la mise en ordre de la donnée et 'oubli de ce que nous
avons nommé « état restant du monde’». Nous avons alors essayer d’interpréter ce qui
permet aux étres ce devenir asunéidétiques, c’est-a-dire un devenir dégagé de la nécessité
d’une conscience de I’état restant du monde. La sunéidesis est donc bien I'essence de la
modernité et des crises du contemporain.

La premiere conséquence est celle énoncée par Hegel d’une conscience
malheureuse® comme compréhension de 'occultation et la seconde est celle énoncée par
Marx d’une conscience spectrale et hantée’. Il s’agit de comprendre que I’étre moderne,
devant le flux et la crise de I'image advient a un niveau démesurée de hantise® qui signifie
que nos modalités d’existences doivent supporter un fonds infini d’images avec lequel
il n’est pas possible de coexister. C’est en ce sens que nous sommes des étres hantés,
parce que nous ne disposons plus d’espaces suffisamment libres pour pouvoir advenir. I
s’agit ensuite de comprendre, que comme étre moderne, nous Nous sommes ouverts a
une spectralité insoutenable, parce qu’il s’agit d’avoir conscience d’étre hantés par I’état
restant du monde profondément détérioré par les prélevements infinis et d’étre hantés par
I’état a venir du monde qui n’est plus en mesure de garantir les conditions de vivabilité.

A partir de cela, il a fallu interpréter un autre probléme : il ne s’agit pas seulement
de comprendre la hantise de I’état restant du monde, mais il s’agit d’interpréter la
consommation excessive de tout ce qui a été saisi et prélevé. Tandis que le monde se
creuse infiniment de nos prélevements, nous ne cessons d’entrer dans une crise de la
consommation. Il a fallu commencer une interprétation les concepts de consommation
et d’ingestion. Le séminaire de recherche porte sur une tentative d’interprétation de ces
deux concepts. Or il faut étre en mesure de comprendre que, pour de multiples raisons,
ce travail n’a pas été accompli ni par la pensée ni par I’art ni par la philosophie. Le travail
a donc consisté a théoriser cette question d’état restant du monde et a théoriser cette
crise sunéidetique. Mais ce n’était pas suffisant puisque nous avons proposé la possibilité
d’une diéténomze, a savoir la gestion des conditions d’existence. Cette crise diéténomique
permet de reformuler les enjeux de la pensée en déplacant intérét portée a I’économie
vers la di¢ténomie : le monde a été pensé et structuré comme la gestion du bien prélevé,
plutét que pensé comme la gestion des conditions de vivabilité. Cette crise diéténomique
permet de repenser I’étre a partir de la condition premicre de la vivabilité, a savoir, la
consommation.

Le concept de consommation

Il s’est agi de proposer une premicre interprétation au concept de consommation.
Nous avons construit la définition suivante qui permet de dire que consommer consiste
a détruire quelque chose du monde pour pouvoir exister. Ce qui signifie alors que la

5. Nous avons récupéré et interprété un terme de Paul de Tarse (1 Cor. 10.25) qui indique précisément
I’occultation de cette préoccupation : il s’agit du retrait de la sunéidésis. Le terme en grec désigne la conscience :
il est formé du préfixe sun- (avec) et du terme oida qui provient de verbe eidd qui signifie avoir connaissance. Il
est important de considérer que le terme oida entretient une relation étymologique avec le terme eidos : on peut
alors les interpréter a partir des concepts de connaissance et de visibilité.

6. Georg W. k. Hegel, Phénoménologie de Uesprit, 1807.

7. Karl Marx, Manuscrits économico-politiques, 1844 ; Jacques Derrida, Spectres de Marx, Galilée, 1993

8. Jean-Baptiste Carobolante, L’Tmage spectrale, éd. Mix. 2022.



premiére condition d’existence consiste a détruire de 'existant’. Dés lors le travail de la
diéténomie devrait étre — pour penser la consommation — la gestion de la destruction et
du prélevement.

Nous avons longuement travaillé a I'interprétation du préléevement, autrement
dit, a I'interprétation originelle du logos. Pour cela nous avons étudié le célebre vers de
Parménide'” que nous avons traduit par «il est besoin de saisir et de désirer [que] I’étant
est» : la condition d’existence tient essentiellement dans expérience du prélevement
et du désir de ce qui est prélevé. Il y a alors une série de conséquences : d’abord il
faut comprendre que la naissance de la philosophie consiste précisément a saisir cette
expérience. Il faut ensuite comprendre que la premiere tache de la philosophie consiste
non pas a penser I’étre, mais le besoin'' que I'on peut comprendre comme «ce dont
il faut s’occuper». Il faut ensuite interpréter que la deuxieme tache de la philosophie
consiste a penser cette saisie (logos) et a établir une philosophie du prélevement. II faut
encore comprendre que la troisieme tache de la philosophie, particulicrement complexe,
consiste a interpréter ce désir (noos) comme faculté projetante et comprendre que le
fondement de la pensée est bien dans I'interprétation de la saisie et du désir. Enfin il
faut comprendre que la tache de la pensée se trouve bien pour le contemporain dans
I'interprétation de I’agir de I’étre dans sa relation au prélevement et dans sa relation au
fonds. Or une des conditions de I’étre moderne est d’avoir infiniment augmenter ses
processus de prélevements et donc ses processus de stockage de tout ce qui est prélevé.
Le travail de la philosophie (et de la dié¢ténomie) devrait alors consister a interpréter ce
besoin et d’en comprendre la rupture et la crise. La premicre forme de ce «besoin» est a
interpréter comme nutrition, la seconde forme est a interpréter comme relation fétiche
et métaphysique au prélevé. Cette seconde forme est devenu fresques et objets conservés
dans les tombeaux, archives, collections d’images et de documents, data centers, musées,
photographies personnelles, flux d’images, boites, disques durs, etc.

Depuis deux ans le travail du séminaire consiste a proposer une interprétation
du concept de nutrition. Elle est de maniére évidente cet acte de consommation qui
permet de maintenir les conditions de vivabilité. La contrepartie de la nutrition est donc
la destruction : et il ne s’agit pas de penser cela comme une métaphore, c’est-a-dire
comme transformation, mais de saisir qu’il s’agit de ’assimilation en vue de la nutrition
et d’une destruction. Paul Valéry écrit'? «Rien de plus original rien de plus soi que de
se nourrir des autres. Mais il faut les digérer. Le lion est fait de mouton assimilé». Il faut
alors comprendre trois concepts importants : la nutrition, la digestion et I’assimilation.
Nous avons alors émis I’hypothese que la nutrition est 'essence de Iétre, son essence la

9. Il s’agit de I'un des points les plus difficiles. Toute consommation suppose et réclame la destruction radicale
de ce qui est pour que cela advienne en vue de I’assimilation. Or tout le travail de la pensée (philosophique,
morale, métaphysique, théologique) a été et est d’occulter cette puissance de destruction : soit en déplagant
les enjeux de I'ontologie, soit en occultant les modalités de destruction, soit en faisant croire a des dispoitifs
de transformation, soit en énongant qu’il s’agit d’une donation (ou d’une propriété). Cependant la question
demeure de la consommation demeure toujours la méme : exister suppose détruire I’existant.

C’est pour cette raison qu’il est nécessaire d’accomplir ce travail et qu’il est nécessaire de comprendre que
le terme écologie catastrophique en ce qu’il dit I'inteprétation de ’otkos, I’espace privé (la maison) : il est serait
préférable de penser en terme de diéténomie comme gestion des modalités d’existence.

10. Parménide, Le Poéme, fragment VI «khré to legein to noein t’eon emmemai». Voir Martin Heidegger, Parménide
(1942), Gallimard 2011, Jean Beaufret, Parménide, Le Poéme, PUF, 1955, Marcel Conche, Parménide. Le Poéme :
Fragments, PUE, 1996, Barbara Cassin, Parménide, Sur la nature ou sur Uétant - La langue de Uétre ?, Seuil, 1998.

11. En grec le khre, c’est-a-dire «ce qu’il faut prendre».

12. Paul Valéry, Tel quel, 1941.



plus originelle, ¢’est-a-dire premiere. Viennent ensuite les questions de désir et d’agir'.
Ce que lhistoire la plus ancienne de la philosophie nous indique, est que 'essence de
I’étre — autrement dit ce qui fait que I’étant est — se trouve d’abord dans la saisie et le
désir. Au sens parménidien et platonicien il s’agit donc du logos et de Iéros : saisir et désir.
Puis ensuite il s’agit de dévorer ce qui a été saisi. Cependant il a fallu, des la pensée
aristotélicienne, interpréter cette dévoration dans ’espace politique'* : pour cela Aristote
va tenter de construire une régulation de cette dévoration et proposer que la nutrition
soit fondée sur un commun théorique et non sur une nécessité. Aristote insiste sur I'idée
que la nutrition doit permettre de construire ce commun théorique et puisse construire
I'idée d’un plaisir du gotit commun'®. Dans les deux cas, cette épreuve (théorie et plaisir)
doit se fonder sur une nutrition nécessaire. On obtient alors pour Aristote deux disciplines
différentes, d’abord le théorétique qui permet la contemplation commune du monde et
ensuite la chrématistique qui permet le traitement commun de la fourniture'’.

On comprend alors la séparation historique — et catastrophique — du traitement
de la nutrition. Pour la saisir il faut interpréter la relation essentielle entre les concepts
d’aliment et d’¢lément. Nous avons posé comme hypothese que les termes aliment et
¢lément ont strictement la méme étymologie, une archaique racine *a/ qui désigne la
nutrition'’. Il est donc besoin de transformer le monde en fonctions élémentaires et en
fonctions alimentaires pour pouvoir nourrir I’étre et lui permettre de continuer d’exister.
Cette transformation du monde en élément et en aliment est activité essentielle de I’étre,
fondée sur la capacité a saisir et a prélever : il faut en permanence transformer le réel en
une réalité élémentaire et alimentaire pour réaliser une nutrition théorétique et physique.

La premicere crise historique a donc consister a séparer ces deux espaces de
la nutrition comme ¢lément et aliment, considérant que la tache de la théorie et de
la philosophie consistait a prendre en charge uniquement la question de I’élément,
considérant des lors que la philosophie n’avait pas pour tache la prise en charge de
Paliment. Il faut comprendre que la prise en charge de l’aliment a été déléguée a la
chrématistique et donc, historiquement, a la politique et que dans un second temps la
politique en a délégué la charge a I’économie'®. Si I’on considére le commentaire de
Nietzsche', il y a une réclamation moderne a cette tache : «Y a-til une philosophie de la
nutrition ?». La réponse est non puisque la tache n’a cessé d’étre déléguée a un traitement
technique et économique.

Mais la séparation n’a pas. seulement eu lieu pour la philosophie, elle a aussi
eu lieu dans Ihistoire de ’ceuvre. La philosophie aurait pu déléguer le traitement de la
nutrition a la sphere de 'ceuvre et de I’art. Ici aussi a eu lieu une séparation radicale :
Poeuvre, pour différente raison que nous analyserons, n’a traité la relation a I’aliment

13. Cela permet de comprendre une immense histoire de la philosophie du Banquet de Platon a la Lettre sur
Chumanisme de Heidegger.

14. Aristote, Eﬂzique a Eudeéme, 1245b5.

15. Ce qu’il nomme sunthedria et suneudkhomai et que I'on peut aisément comprendre comme les deux piliers de
ce que nous nommons aujourd’hui recherche et création.

16. Fabien Vallos, Chrématistique & poiesis, éd. Mix., 2016.

17. 1l est encore particulierement difficile de prouver I’existence de cette racine. Nous émettons cependant
qu’elle a permis de former les termes élément, aliment, lait, allaitement, etc., c’est-a-dire tout ce qui permet la
construction de I’étre.

18. La délégation de la gestion de la fourniture a I’économie est ce que nous nommons libéralisme et surtout
capitalisme puisque la nutrition est assimilée a un bien.

19. Friedrich Nietzsche, Le Gai savoir, 1882, fragment VIL.



que sous deux formes principales, celle de sa valeur symbolique (’aliment pour I’au-dela,
Paliment comme memento mori, I’'aliment comme symbole de richesse, comme symbole de
gourmandise, de péché, de dégradation des valeurs morales, de gloutonnerie ou encore
de puissance, etc.) et celle de la valeur que nous nommons eucharistique (représentation
de la cene). Ici aussi il est nécessaire, comme I’a fait Nietzsche, d’énoncer la question
suivante «y a-t’il un systeme de représentation de la nutrition ? ». Il est donc nécessaire
de comprendre que cette question a été une interrogation rare mais importante de l’art
moderne et contemporain® : s’attacher a dire que la tache de Paeuvre est de penser la
relation complexe que nous entretenons a la nutrition, a la digestion et a ’assimilation.

Apres avoir analysé cette séparation historique et critique, il nous a fallu
comprendre comment avaient été proposés les modeles de la consommation. Nous en
avons retenu six qui nous permettaient de comprendre les liens entre histoire de I’aliment
et histoire de I'ceuvre.

Le premier modele consiste, assez simplement, a reprendre le liminaire de ce
texte, et a considérer que la consommation puisse s’entendre comme un processus de
destruction qui produit une jouissance au sens du terme grec hédoné qui signifie une forme
de plaisir qui produit du gotit, c’est-a-dire une intensification des modalités d’existence.

Le deuxieme modele, plus complexe, consiste a interpréter ce que produit Aristote
dans La Poétique®', a savoir théoriser une autre forme de plaisir (kharis) qui signifie un
plaisir non-consommant qui produit une jouissance de soi et non une jouissance de I'objet
consommé. Nous la nommons consommation charismatique. C’est ce qui définira 'ceuvre
comme art et c¢’est ce qui achevera la séparation entre aliment et élément. Toute I’histoire
de l’art s’est construite sur cette idée qu’il s’agisse d’une consommation comme si I’on ne
consommait pas de sorte que I’objet demeure intact et donc, non détruit. On obtient alors
deux premicéres formes de consommation, comme jouissance, I'une qui détruit, ’autre
qui maintient sans destruction. On peut aisément comprendre une partie des avant-
gardes comme la possibilité de faire advenir 'expérience de I’art a une forme nouvelle de
destruction.

Le troisieme modele est celui théorisé par la pensée chrétienne sous la forme
d’une consommation dite, cette fois, eucharistique. 11 s’agit de faire consommer un aliment
qui n’est plus aliment pour devenir une consommation rituelle et sacrificielle qui ne Iest
pas non plus. On consomme deux fois mais sans consommer, tout en ingérant mais sans
nécessité de digestion ce qui doit pouvoir s’ingérer comme co-existence. L'invention de
la consommation eucharistique permet a la fois de rendre la consommation symbolique
et en méme temps de la rendre métaphysique puisque nous consommons sans détruire et
sans devoir assimiler ce qui n’est pas soi. Ici on procede a une synthése saisissante entre
jouissance de I'objet consommé et jouissance de soi consommant sans consommer. 1
faut alors comprendre que la consommation eucharistique est une sorte d’iconophagie
puisque nous ne consommons par le pain mais son image (la nature du pain a été retirée)
et puisque nous consommons I'image du Christ sacrifié¢, mais que nous ne consommons
pas sa chair. C’est précisément pour cela que s’est développée une iconographie tres forte

20. La modernité et le contemporain ont commencé a se saisir de la question de la nutrition et de sa gestion.
Mais ce travail reste marginal. Voir, pour documentation, le catalogue dirigé par Germano Celant, Art & foods.
Rituali dal 1851, 2015.

21. Aristote, La Poétique, 1448.

22. 11 faut entendre les avant-gardes comme un travail assez systématique de destruction des modeles de
représentation et d’assimilation.



a la fois de la cene (cena est le diner) en vue d’instituer eucharistie et des agapes (agapé est
I’amour inconditionnel) en vue de commémorer la céne. Dans les deux cas il s’agit d’une
fabrique d’images pour signifier ce processus tres singulier d’assimilation d’un systeme
d’images : ne pas consommer la nature de la chose mais sa puissance imageante. Ne pas
consommer directement la chose qui se présente mais sa représentation. Il s’agit 1a de la
grande originalité de ce systeme.

Le quatrieme modele est celui théorisé par Paul de Tarse au I siecle et par
Francois d’Assise, mille ans plus tard. Il s’agit littéralement de la théorisation d’une
consommation non-consommante. Paul écrit* : «ceux qui font leurs provisions, sont
comme non possédants». On obtient donc ici la formule d’une consommation strictement
non consommante qu’il faut lire comme une des formes du messianisme, mais aussi
comme I'idée d’un renversement de I’économie et enfin comme la formulation de la
haute pauvreté¢ franciscaine. Gette consommation a cela d’incroyable qu’elle pose I'idée,
métaphysique, que cette consommation nutritive (alimentaire et élémentaire) n’est pas
une consommation au sens ou elle ouvre a une destruction, a une digestion et a une
assimilation. Donc, malgré cette nutrition, le monde demeure intact, sans destruction,
sans prélevement. Il'y a deux conséquences a cela : la premicre métaphysique est que
nous pourrions exister sans I’angoisse délirante de la destruction. Le seconde, en revanche,
économique, est que cela permet de construire la forme capitaliste d’une consommation
immatérielle.

Le cinquiéme modeéle, advient 4 la fin du Moyen Age, en 1322% avec la
restauration du droit latin comme fondation de la consommation libérale. Il s’agit de
la relation entre usus et abusus : pour pouvoir user de quelque chose il faut s’acquitter
de son usage par sa consommation. On abandonne définitivement la question d’une
consommation sans consommation pour une consommation déterminée comme
puissance libérale. On produit alors une synthese définitive entre le droit libéral
latin d’'une consommation qui suppose I’acquisition d’un droit de jouissance comme
destruction et I'idée paulienne d’une double suspension de la conscience, a la fois comme
ininquictude (amerimna, 1 Cor. 7.32) et comme délégation de la conscience (asuneidests, 1
Cor. 10.25). Ce qui signifie donc que la synthése des deux processus, permet d’assumer
une consommation sans conscience malheureuse puis dégager de toute mémoire et de
toute connaissance.

Le sixieme modele, advient comme synthese de 'ensemble et s’affirme comme ce
que nous nommons consommation métaphysique et fétichiste, propre au capitalisme. Si
le capitalisme est une incorporation et une assimilation du bien a I’étre, cela signifie que
la jouissance de ce bien doit alors s’affirmer comme usage absolument privé et fortement
intense. La consommation métaphysique indique la synthése d’une consommation
consommante (destructrice) mais ¢éprouvée comme non consommante (puisque dégagée
de toute conscience malheureuse). A cela s’ajoute une consommation dite fétichiste, a
savoir une consommation d’un bien fétichisé®. Il faut comprendre le fétiche comme
I'image (facticius) construite de quelque chose. Ce qui signifie que consommer la
marchandise fétichisée, consiste a consommer une image factice de sa valeur en soi et ne
pas penser I'ingestion de la destruction, du prélevement, du travail, etc.

23.1 Cor. 7.30. La formule en grec est : «kai o1 agorazontes, ds mé katekhontes».

24. Le pape Jean XXII (Jacques Dueze) signe une bulle intitulée Ad conditorem canonum, en décembre 1322, qui
met fin au systeme du franciscanisme. Voir Giorgio Agamben, Profanations, 2005.

25. Voir pour cela le Capital de Marx et Stanze de Giorgio Agamben (1988).



I1 faut alors comprendre que toute I’histoire du concept de consommation
consiste a opérer une occultation forte de sa teneur, c’est-a-dire une occultation de la
destruction. Tout le travail a donc été de «vider» le concept de consommation pour
tenter de produire I'idée que I'existence est détachée de la destruction. C’est ce que nous
nommons une consommation métaphysique : si la métaphysique est I'interprétation des
causes premicres, cela signifie alors qu’il nous faut interpréter a la fois la destruction
mais surtout son occultation. Pour produire cette occultation il a fallu faire une chose
¢tonnante : transformer la consommation en une fonction image de sorte que ce que nous
consommons ne soit plus un morceau du monde prélevé et détruit, mais uniquement une
représentation, une image sans effet de prélevement et sans effet de destruction. Pour cela
il a fallu construire une théorie du visible.

Vers une théorie de la dévoration du visible

Pour faire advenir cette consommation métaphysique il a fallu produire une
théorie du visible qui permette la construction d’une théorie de la représentation et de sa
consommation. Pour cela, la philosophie s’est fondée a partir de 'intelligence de la vue et
non pas a partir du corps dévorant et ingérant. Ce qui signifie que la philosophie, c’est-
a-dire I’histoire de la pensée, c’est instituée a partir du théorétique et non a partir de ce
que nous pourrions nommé le trophélique (la nutrition). Ce qui signifie que nous avons regu
en héritage le modele d’une vie théorétique (Aristote) mais qu’il nous manque le modele
d’une vie trophétique. Mais comme la consommation n’est pas directement celle de
P’aliment mais plutot d’'une image de I’aliment, il nous faut interpréter ce changement.

La pensée antique grec — et donc la naissance de la philosophie — provient d’'un
systeme triple fondée sur les concepts de vue (#iéa) et de visible : ces trois concepts sont,
d’abord le thauma que nous interprétons comme une maniere d’étre étonné, bouleversé
par la démesure de ce qui se donne a voir®. Le deuxiéme concept est celui du theatron
que nous pensons comme I’espace collectif du visible, autrement dit I’espace ou il s’agit
de produire une image, une représentation de ce qui s’est donné a voir comme thauma.
Donc a cet endroit nous ne voyons plus le monde tel qu’il se présente, mais tel qu’il se
représente. Et enfin le troisieme concept est celui de la theoria que nous saisissons comme
modalit¢ d’examen et d’observation en vue de produire du spéculatif et des relevés.

La pensée et la langue latines ont produit une transcription de ce systeme fondé,
ici, sur le concept de vue et de visible comme spec. Le premier concept est celui de la
species que nous pouvons interpréter comme ce qui livre une apparence et qui permet
de rendre visible. Le deuxiéme concept est celui du spectaculum que nous pouvons penser
comme ’espace spectaculaire de la représentation de ce qui s’est donné a voir. Et enfin,
le dernier concept celui de la speculatio comme interprétation et observation de ce qui a
¢été saisi par la vue. Ce qui signifie donc que nous retrouvons un systéme commun aux
pensées antiques et a la philosophie qui consiste a tout structurer a partir des concepts
de démesure, de représentation et d’'interprétation. Il a fallu, a partir de cela, produire
une théorie du visible et de sa transformation en images, soit comme mmesis, ¢’est-a-dire
comme représentations, soit comme théoreémes, c’est-a-dire comme recherche. Toute
I’histoire contemporaine est liée a une tentative de réconciliation de ces deux processus.

Ce qui est aussi fascinant et étonnant, est la double interprétation du concept de
species qui signifie ce qui se pense comme espéce mais aussi comme épice. Dés antiquité latine,
le terme signifie les deux, ce que nous conservons dans la langue moderne avec les termes

26. Voir Martin Heidegger, Séminaire du Thor, 6 septembre 1969, in Question III & IV, Gallimard, 1990.



espece et épice qui ont donc la méme étymologie. Comment peut-on le comprendre ?
L’épice est ce qui permet de faire éprouver ’étre spécial®’ et les formes de vie (c’est-a-dire

ce qui advient). I’épice est ce qui vient intensifier le gotit donc la relation au monde. Mais
C’est aussi ce qui va désigner des formes particulieres de vies (par exemple la premicre bulle
spéculative au moyen-age, la création d’objets propres a cela comme les speculos, les pepper-
corn, les pains d’épices, les gastronomies du XII° au XVII¢ siecle, etc.). L’épice est donc ce qui
intensifie nos modalités d’existence et ce qui désigne I'intensité de ces modalités.

Il y a donc une relation continue entre especes et épices comme signe de valeur
et comme relation d’intensification de 'expérience dugott et de I’étre spécial. Il y a donc
bien une profonde transformation du gout et de 'aliment du coté de I'image au sens de
I'image de soi. Manger de maniere moderne, ce n’est plus assimiler de la destruction,
c’est ce faire voir dans certaines modalités d’existence. Ce qui correspond aux dispositifs
de la réception de 'ocuvre d’art comme kharis ou comme, selon ’expression de Derrida,
un «se plaire a soi-méme*». Le théoricien Furio Jesi*” a analysé avec une grande finesse
ce nécessaire travail qui consiste a faire advenir les choses du monde a de ’aliment :
pour cela il faut leur donner I'image de ce qu’ils sont comme aliment. Toute I’histoire de
Iactivité humaine est liée a cette transformation comme canalisation du réel en réalité,
c’est-a-dire du monde en réalité élémentaire et du monde en réalité alimentaire de sorte
que nous puissions continuer d’exister en assimilant des images plutot des choses détruites.

Il existe une autre maniere de penser ces modeles, a partir des travaux de
I’historien Jérémie Koering™ : il s’agit de la logophagie et de I'iconophagie. I y a dans
les pratiques rituelles, religicuses et artistiques un tres grand nombre de dispositifs ou
il s’agit pour les étres de dévorer, ingérer et, peut-étre, assimiler du texte et des images.

Il s’agit d’'une dévoration du langage et de I'image dans I'idée d’une application de la
digestion alimentaire sur les dispositifs élémentaires. Nous nous sommes intéressés a la
pratique de la dévoration. Pratique antérieure a I’alimentation en ce que ’on dévore

une bora tandis qu’on mange une tophe : bora est aliment matiere tandis que rophé est
Paliment nutrition. Bora est 'aliment antérieur a la loi, trophe est la loi. Or les rapports

de dévoration consiste a lutter contre la temporalité et contre la loi. Quand il s’agit
d’aliment. Mais advientalorsdeux autres questions a partir d’une interrogation sur la
dévoration sans aliment, c’est-a-dire une dévoration et une alimentation symbolique :

la logophagie et I'iconophagie. C’est-a-dire dévoration du langage et dévoration des
images. Manger le logos c’est a la fois manger le langage et manger la loi*'. La logophagie
désigne la possibilité de transformation de I’étre non pas par I'intellection mais par la
digestion-assimilation de la loi par le corps. Comme st la loi entrait alors dans le corps et
devenait corps. Sil’on suit la formule de Paul Valery (7el Quel) «le lion est fait de moutons

27. Qu’est-ce qu’un étre spécial ?Voir Giorgio Agamben (Profanations et Le Régne et la gloire). 1'¢tre spécial est

celui qui se manifeste et qui communique et qui de la sorte réclame une actualisation de son espéce (comme
apparence) et qui ainsi laisse derriere lui (dans le temps) des spectres (des apparences révolues). L'étre spécial
ouvre a I'interrogation des «formes de vie» et des «conditions de vivabilité ». Les formes de vies (diaita) sont les
modalités avec lesquelles nous advenons a cette spécialité, et les conditions de vivabilité (diéténomie) sont ce qui
permet au vivant de vivre (advenir spécialement).

28. Jacques Derrida, La Vérité en pemnture, 1978.

29. Furio Jesi, in Materiali mitologict (1979), Einaudi, 2001, p. 174 & Convivio, éd. Mix., 2011, p. 155.

30. Jérémie Koering, op. cit.

31. On en trouve trois occurrences importantes dans la Bible : Nombres (5.23-24), Ezéquiel (3.1-3) et Jérémie
(15-16). La logophagie signifie I'envahissement du corps de I’étre (le prophete) par le logos, c’est-a-dire par la
loi. On en trouve une autre occurence, plus célebre encore dans le texte de Jean (Apocalypse 10.9-10.11). On en
connait deux représentations remarquables, sur un des tableaux de la grande Tapusserie de ’Apocalypse (1380) et
sur une gravure de Direr (1498).



assimilés», alors cela signifie que «nous sommes faits de lois assimilées». La dévoration
du texte et de la langue répond a une forme de faim qui dépasse la simple alimentation.
Quant a I'iconophagie, plus répandue, plus populaire, plus immédiate, elle consiste a
continuer de croire en la puissance eidétique de I'image dont I’assimilation n’est plus
cantonnée au regard et au toucher, mais aussi au gout. Manger I'image c’est manger I’étre
contenu dans I'image de sorte que «nous soyons faits d’essences assimilées». Puisqu’il
s’agit bien de manger l'ezkdn 'image qui par puissance de la similitude contient encore une
partie de leidos (ou de la species) de ce qui est.

Mais alors qu’est-ce que ’étre dévorant? Nous avons émis ’hypothese qu’il y a
deux étapes a la compréhension de ce qu’est cette condition d’étre dévorant. D’abord la
possibilité d’interpréter le concept d’assimilation a partir du concept grec de sparagmos
(déchirement) qui consiste a faire éclater la teneur existentielle de ce qui est pour mieux
P’assimiler, non pas tant comme ce qui est détruit, mais comme ce qui change d’image,
c’est-a-dire de mode d’apparaitre. Ensuite a partir du concept de paromoidse™ : le terme
signifie assimilation et il signifie littéralement transformer pour rendre semblable, donc
assimiler. Tout le travail consiste donc a découper le réel pour en faire des fragments de
réalité comme images, plus facilement assimilable, plus facilement «digeste ».

Mais alors qu’est-ce que I’étre assimilant ? Paul Valéry écrit dans Tel quel (1941) :
«Rien de plus original rien de plus soi que de se nourrir des autres. Mais il faut les digérer.
Le lion est fait de mouton assimilé. » Il écrivit aussi «il ne faut pas que le loup mange le
mouton. C’est immoral... car ¢’est MOI qui doit manger le mouton». Voici de maniere
assez radicale expliqué le concept d’assimilation : faire en sorte que le monde ne nous
¢chappe pas en le rendant semblable : en en faisant du monde assimilé. Pour cela il
faut en faire de I'image. Il s’agit alors moralement d’assumer la dévoration de sorte de
maintenir le monde comme du monde assimilé. Et si le lion ou le loup est fait de mouton
assimilé, alors nous sommes faits de monde assimilé.

De la hantise a la toxicité

L’immense travail de I’étre a été, sans relache, de transformer le monde en une
série de destructions assimilables. Pour cela il s’agit de produire un travail fastidieux et
moral qui consiste a découper le monde, comme un boucher le ferait d’un quartier de
viande™ pour que nous puissions dévorer du monde préparé comme une image plutot que
du monde brut immédiat ot nous devrions assumer de détruire en dévorant directement.
Nous avons donc été débarrassé de la tache extrémement difficile de la destruction. Et
cette tache est double, parce qu’elle consiste a nous retirer le travail de la destruction (a le
rendre hétérotopique), mais surtout, comme Paul I’écrit (1. Cor. 10.25), en nous rendant
sans conscience, donc en nous rendant, supposément, sans hantise du prélevement.
Cependant, si nous nous sommes débarrassé — pour une partie de 'histoire — de la hantise
du prélevement, nous avons ét¢ assaillis par deux autres hantises, celle du fétiche, celle
de I'ingestion (le surplus comme aliment et comme images). Il faut encore rajouter a ces
trois hantises post-moderne, une quatrieme, plus contemporaine, celle de I’état restant
du monde. I’étre dévorant ne cesse d’ingérer des représentations jusqu’a la disparition
du réel et jusqu’a la saturation de I’état moderne de la consommation : de I'image, des
signes, de 'alimentation, du divertissement, etc. C’est en ce sens que nous sommes hantés,
saturés jusqu’a I'indigestion d’une alimentation et d’une «¢élémentation» qui ne constitue

32. Nous utilisons ici un terme de rhétorique la paromoiose, voir Aristote, Rhétorique, 111, 1410 a 1419 sq.
33. Voir pour cela le travail de Lucas Vernet sur Le Quartier de viande de Monet, 1864-.



pas d’apports nutritifs, mais une simple forme de stupeur et d’occupation. I’étre moderne,
que nous sommes, demeure sans espace, sans devenir, hébété par une ingestion et une
tentative de digestion sans fin. Ce qui signifie que I’étre dévorant s’ouvre historiquement a
deux formes massives d’intoxication.

C’est a cet endroit qu’il nous faut produire une interprétation historique
et philosophique de cette crise des relations entre élémentaire et alimentaire et de
I’absence de philosophie de la nutrition. Or nous proposons de pouvoir le penser a partir
d’une théorie de la toxicité. Lhistoire de la philosophie commence avec une histoire
d’intoxication de I’étre par un pharmakon, un poison nommé doxa™. Dans le récit de Platon,
Socrate accepte de consommer la cigué parce qu’il suppose qu’ainsi il sera délivré de
Iempoisonnement de la doxa, c’est-a-dire de I’avis sans fondement, de la «petite affaire»
au sens deleuzien, de la fiction (comme récit fictif et comme image). Toute I’histoire de
la philosophie se construit donc sur deux épreuves, celle de la saisie du monde et celle
de la fiction : autrement dit prélever en monde et faire le récit imagé de ce prélevement.
Une mauvaise relation entre les deux conduit a cette toxicité. Il s’agit donc d’une
intoxication ¢lémentaire. Nous avons parachevé cette intoxication dans la modernité
et nous avons ajouté une seconde épreuve — concomitante a la fin de la métaphysique
— celle d’une intoxication alimentaire. L.a modernité a parachevé le traitement du
monde pour en produire un dérivé non nutritif et toxique qui permet une réclamation
infini du complément alimentaire et du médicament. La modernité alimentaire (son
industrialisation) ouvre a la crise la plus massive comme intoxication de I’étre : a la fois
parce que I'aliment est néfaste et inassimilable et parce que aliment moderne, comme
représentation, fait entrer I’étre dans une crise de la dépendance. Nous sommes hantés par
la nécessité traumatisante de répéter encore une consommation ¢lémentaire et alimentaire
sans consistante mais contenant la promesse d’un régime de I'intensité.

Conclusion : ’espace du banquet

En guise de conclusion, nous aimerions proposer le modéle de ce que nous
nommons le banquet™. Qu’est-ce quun banquet? Il est facile de s’accorder sur le fait qu’il
permet de rassembler un grand nombre de personnes, autour d’une table, avec, ou de
préférence, sans prétexte. Dans le cadre du séminaire, nous avons proposé a deux reprises
Pexpérience performative du banquet pour faire I’épreuve d’un partage ¢lémentaire et
alimentaire.

Nous savons que les Grecs avaient recours au terme theoria dont la racine théa
indique quelque chose du visible — comme le théatre — et qui désignait tout a la fois ce
qu’on nomme aujourd’hui théorie, mais aussi ce que nous pourrions nommer banquet.
Pourquot théorie et banquet trouveraient dans la langue grecque un sens commun ? Parce
que dans les deux cas, I’étre se trouve, devant la table de I’étude et devant la table du
banquet, a étre disposé a ’'observation du monde et a lever son regard sur les éléments
du monde et sur autre dans une épreuve dite encomiastique (en-komion signifiant étre
au banquet)®. Le banquet est donc un objet théorique en ce qu’il ouvre au visible et a
Pexpérience de 'adresse.

Presque systématiquement, ou que se place le banquet, il s’agit d’une expérience
matérielle, complexe, d’incorporation du monde en vue de produire un commun,

34. Platon, Le Phédon sur la mort de Socrate. Michel Foucault, Le Courage de la vérité, 1984.

35. Dans le cadre du séminaire a été donné deux symposiums performés sous forme de banquet, le premier le
8 novembre 2025 et le second, le 3 avril 2026 [voir Fig. 02]

36. Alius Théon, Progymnasmata, 110.9. Et Fabien Vallos, Les Banquets, éd. Mix., 2023



commémorer, célébrer ou encore ritualiser. Sil’on accepte de penser le banquet comme
un objet théorique, il devient alors un espace particulier ou le regard porté sur ’aliment
permet de produire de I’élément. Il ne s’agit pas tant de croire — ce qui serait bien
souvent une erreur — que I’aliment dans un banquet posseéde une valeur symbolique

ou eucharistique, mais plutot de saisir que ’aliment, a I’endroit du banquet, permet de
faire éprouver la relation profonde et ontologique entre aliment et ¢lément. L’hypothése
est alors de considérer que les termes proviendraient d’une archaique racine (*a/) qui
désignait la nutrition, c’est-a-dire ce qu’il est nécessaire de faire entrer dans le corps pour
qu’il puisse vivre et croitre. Et ce qui est nécessaire est a la fois ¢lémentaire et alimentaire.
Le banquet comme théorie pourrait étre cette expérience ou il s’agit d’éprouver cette
double ingestion. Or nous savons aussi que l'ingestion est difficile parce qu’il s’agit ensuite
d’assimiler, c’est-a-dire de faire en sorte que ce qu’on ingere devienne soi. Il faudrait alors
comprendre que le banquet est un complexe dispositif’ de services, de mises en place, de
plats, de décors parce qu’il s’agit que la table soit emplies autant d’aliments que d’élément.
On mange donc une image et une mise en scéne en commun pour tenter de s’habituer a
la complexe tache de I’assimilation.

Si un banquet est une expérience théorique et iconophagique, il faut encore
comprendre qu’il est un dispositif conceptuel. On se souvient de la gravure que réalise en
1687 Arnold van Werterhout du banquet servi pour le pape®. Ici la gravure représente
la table dressée, avant, et exposée comme une sculpture. Ce qui signifie que le lieu du
banquet se trouve aussi dans le protocole, c’est-a-dire dans la maniéere de penser ce
qui est offert et dans la maniere de 'adresser. Mais ce qui signifie alors quun banquet
n’est pas autre chose qu’une sculpture et un dispositif protocolaire : le banquet existe
spécifiquement pour cela, parce que cette expérience ne s’acquiert ni chez soi ni au
restaurant. Ce qui signifie alors, contre les idées recues™, qu un banquet n’est pas un lieu
de la ritualisation et du symbole, mais un simple lieu du commun. Mais pas n’importe
quel commun, un commun tres singulier ou s’éprouve une expérience inouie et singulicre,
celle d’une hyper proximité entre 'alimentaire et I’élémentaire.

Illustrations :

37. Arnold van Westerhout (1651-1725), Banquet du comte de Castlemaine pour Innocent XI, Rome, 1687. D’apres
un dessin de Giovanni Battista Lenardi (1656-1704). Large gravure 115 x 25 cm, signée « Gio Batta Lenardi
delin.» et « Arnoldo Van Westerhout fc.». Table de réception du Pape Innocent XI offert par Roger Palme 1°,
comte de Castlemaine (1634-1705), ambassadeur du roi James IT aupres du Vatican. Le banquet a été servi le
8 janvier 1687 [voir Fig. 03]

38. Gustave Flaubert écrit dans son Dictionnaire des idées regues « Banquet. La plus franche cordialité ne cesse

d’y régner. — On en emporte le meilleur souvenir, et on ne se sépare jamais sans s’étre donné rendez-vous a
I’année prochaine ».



Fig. 01.

Aurélie Pétrel & Fabien Vallos avec Dieudonné Cartier, Vies & données 111, Ensp Arles. Exposition du 17
octobre au 8 novembre 2025. L’exposition a été actualisée avec Aure Baucher, Francesco Canova, Léa
Devenelle, Guillaume Fustec, Yan Leandri, Raphaél Lods, Lucas Vernet & Joffrey Sébault.
Photographie © Raphaél Lods

Fig. 02

Banquet LIX Sunposion, donné le 8 novrembre 2025 a I’'Ensp Arles. Avec Aure Baucher, Francesco Canova, Léa
Devenelle, Guillaume Fustec, Raphaél Lods, Fabien Vallos, Lucas Vernet & Joffrey Sébault.

Photographie © Guillaume Fustec

Tig. 03

Fig. 04

Arnold van Westerhout (1651-1725), Banquet du comte de Castlemaine pour Innocent XI, Rome, 1687. D’apres un
dessin de Giovanni Battista Lenardi (1656-1704). Large gravure 115 x 25 cm, signée « Gio Batta Lenardi
delin.» et « Arnoldo Van Westerhout fc. ».



