
1

Œuvres, vol.2, p. 450.

Séminaire XLI du 10 nov. 2020

	Séminaire 2024-2025.
			  Fig. (Figure, Image, Grammaire)
			  	 LXIII. Synthèse   

« Car du pays de l’oubli souffle une tempête. 
Étudier c’est chevaucher contre cette tempête ». 

	 Walter Benjamin « Franz Kafka »

		 Séminaire LXIII
		 Synthèse   

			 1. Diéténomie & synéidèsis 
		 Il s’agit d’une crise dièténomique, en ce qu’elle est 
une préoccupation de nos modes de vies autant que de 
nos futurs « régimes » ou diètes, autant que de nos futurs 
habitats, autant que de nos modes de gouvernance. Penser 
en terme d’économie est une faiblesse. Il faut penser la 
manière avec laquelle nos modes de vies seront gouvernés : 
c’est précisément ce que nous nommons dièténomie. 
			 La synéidètique est une conscience de l’état restant du 
monde après que nous ayons réalisé quelque chose (un 
prélèvement, une consommation, un achat, une image, une 
photographie, une œuvre, une saisie, etc.). Que signifierait «



2

Séminaire XLII du 24 
novembre 2020

Séminaire XLIII du 8 
décembre 2020

de déconstruire notre monde asynéidétique ? Comment 
fonctionne-t-elle ? Que permet-elle ? Peut-elle désigner des 
pratiques contemporaines de l’image et de l’art ? Peut-elle 
permettre de redéfinir une métaphysique ? Il s’agit donc 
pour l’art – à venir – d’une crise de ce que nous nommons 
une diétèmimèsis. 

			 2. Synédèsis & élégie
			 Le regard synéidètique est donc liée à un dévoilement 
de la latence, à un regard en continu sur l’état restant du 
monde et sur les conditions des êtres, au dépassement 
de l’hyperarchie, au désintéressement, à l’interprétation 
contemporaine de l’agir et à l’interprétation de la saisie et 
enfin à l’interprétation de nos modes de vivabilités.

			 3. Qu’est-ce encore qu’une image ?
			 • On ne peut pas, n’importe quand, montrer n’importe 
quelle image. La pensée asynéidètique consiste à ignorer 
le fonds et à supposer que toute image est visible. Or c’est 
strictement impossible et strictement douloureux. 
			 • Le regard synéidètique est porté en continu sur l’état 
restant du monde et sur les conditions des êtres. C’est 
cette relation du voir au prévoir qui constitue l’idée de sa 
continuité.
			 • Notre existence est liée à une série de principes qui 
sont a priori produits par l’être. Dès lors nous pouvons 
vivre soit selon cette puissance archétypale (la figure du 
principe), soit selon une puissance autarcique (la pensée 
aristotélicienne).
			 • Le regard synéidètique est ouvert au désintéressement 
en tant qu’il ne pense pas à produire des images pour 
en rajouter ou produire une économie de l’image, mais 
au contraire pour produire des images qui tendraient à 
indiquer quelque chose du monde.

	



Séminaire XLIV du 5 janvier 2021

Séminaire XLV du 19 janvier 2021

Séminaire XLVI du 16 février 
2021

Séminaire XLVII du 9 mars 2021

			 • L’image synéidètique est liée à l’interprétation 
contemporaine de l’agir et à l’interprétation de la saisie.
			 • L’image sunéidètique est liée à l’interprétation de 
nos modes de vivabilités. Elle s’intéresse au fond, depuis 
le regard sur le fonds (ce qui reste), aux conditions propres 
restantes de notre vivabilité. Que reste-t-il donc, encore, 
pour que nous vivions? 

			 4. Mérimnie & synéidèsis (44)
			 Qu’est-ce que l’amérimnie. Si la synéidèsis est un moyen 
de faire sun-eidèsin, de faire avec-conscience, la mérimnie 
est un moyen d’avoir merimna, d’avoir soin. Dès lors l’image 
synéidètique et mérimnique est cette image qui contient 
l’indication vers une interprétation et un soin de ce qui 
reste du monde pour pouvoir interpréter nos modes d’agir 
et nos modes d’existence.

			 5. Théorie de l’image (45)
			 Réaliser la différence entre le théorétique et le spectacle, 
comprendre l’histoire de la médiation de la hantise et 
comprendre le retrait de la synéidèsis et de la mérimna est 
proprement ce que nous appelons produire une théorie de 
l’image. 

			 6. Sur les archétypes (46)
L’archétype est la structure centrale de toute métaphysique 
en tant qu’elle se charge de trouver l’espace externe depuis 
lequel nous déterminerons l’origine de tout ordre et de 
tout principe. La tâche du regard synéidétique consiste à 
indiquer l’état restant de cette occupation illicite de tout 
aître. C’est le sens du temps de l’œuvre.

			 7. Délaissement & hantise (47)
			 Nous avons proposé trois formes de hantise : 1. Le 



délaissement des espaces où nous prélevons, 2. Celle des 
figures infinis de la fiction, 3. La saturation des images. 

			 8. Condition de l’image
			 Tout prélèvement laisse une autre image du monde 
abandonné après le prélèvement. Cette image nous la 
nommons synéidètique, comme conscience des conditions 
de saisie de sorte que l’image puisse être faite. Il semble 
donc important de réclamer une économie synéidètique 
des images, supposant que nous sommes dans un espace 
qui peut être pensé comme asynéidètique, c’est-à-dire sans 
cette conscience des conditions de ce qui est laissé derrière 
soi, après s’être saisi d’un fragment du monde (à savoir un 
fragment du réel ou de la réalité). 

			 9. Hantise des images
			 Il s’agit de comprendre quelles sont les conditions de 
nos images, à quel prix nous les produisons et nous les 
regardons et à quel point elles participent à une occultation 
générale de l’état restant du monde. Il nous intéresse de 
penser lee problème essentiel de gestion d’ingestion et de 
digestion comme rapport à l’image mais aussi de tenter 
d’analyser pourquoi l’histoire de l’art a toujours refusé 
d’interpréter nos processus iconophagiques

			 10. Espace & hantise
L’être hanté est l’être qui ne peut advenir dans la 
disponibilisation et dans la disponibilité d’un espace comme 
aître. En ce sens, la philosophie moderne et contemporaine 
s’intéresse non plus à interpréter l’essence de l’être, mais 
s’intéresse à penser l’aître de l’être, à savoir les conditions 
nécessaires pour que se déploie la possibilité d’un séjour 
de l’être comme existence. Le retrait de cette possibilité, le 
retrait donc de cette disponibilité est la hantise. 

	

Séminaire XLVIII 23 mars 2021 
Colloque IV, 26 mars 2021

Séminaire L, 26 octobre 2021

Séminaire LI, 9 novembre 2021



5

Séminaire LII, 4 janvier 2022

Séminaire LIII, 8 février 2022

Séminaire LIV, 22 février 2022

Séminaire LV, 8 mars 2022

			 11. Résistance & hantise (52)
			 L’existence est une manière de se manifester en 
sortant de la place qu’on occupe. Il s’agit d’un caractère 
existantial, en ce qu’il intéresse notre mise en mouvement 
et l’expérience d’un passage d’un espace à un autre. La 
résistant est une manière de ne pas sortir de la place qu’on 
occupe pour faire face à quelque chose. La résistance est 
une modalité particulière de l’existence en tant qu’il s’agit 
de trouver les moyens de demeurer dans un espace et de 
faire face, soit à un objet ou à un être, soit à une force (de 
cet objet ou de cet être).

			 12. Hantise & retour
			 Il nous faut dès lors faire face à plusieurs choses : 1. 
la teneur du retour comme hantise ; 2. l’impossibilité 
d’un retour à l’originel ; 3. l’idée donc que nous ne ferons 
qu’advenir sur les débris de ce qui est laissé ; 4. que notre 
responsabilité est de se tenir dans un esapce de débris (en 
cela nous nous opposons à l’idéalisme) ; 5. que toute image 
conduit à une crise comme hantise et fulgurance ; 6. que 
notre tâche est le retrait et l’autolimitation.

			 13. Hantise & ingestion
Le verbe adsimulare signifie rendre semblable, c’est-à-dire 
rendre semblable à ce qui est « digeste ». L’adverbe latin 
digestim signifie « avec ordre ». Le terme digesta signifie un 
ouvrage en chapitres. Enfin le terme indigestion signifie ce 
qui ne réussi pas à être classé et donc à être assimilé. Cela 
signifie que l’objet maintient indéfectiblement sa différence 
au point de ne pas pouvoir être rendu assimilable.

			 14. Hantise & hantologie
			 Nous sommes alors appelé à une hantologie qui doit 
se comprendre comme l’expérience d’une hospitalité 



(accueillir ces spectres qui viennent d’autres temps) et 
l’expérience plus complexe d’une élucidation politique 
(permettre qu’ils échappent à leur spectralité en leur 
accordant réparation).

			 15. Images & hantise 
			 Nous proposons pour cela une réflexion sur le concept 
de hantise. Si le terme signifie quelque chose d’un rapport 
à l’habiter, il indique l’expérience d’une réduction de 
l’espace qui devrait nous être laissé libre pour que nous 
puisons exister. Or la saturation, ou plus précisément la 
démesure de la production des images conduit à une crise 
de nos conditions matérielles et théoriques d’existence.

			 16. Hantise & ingestion II
			 D’un point de vue phénoménologique l’essence du 
vivant est la vie, et d’un point de vue de la métaphysique, 
la cause de la vie est une puissance, tandis que ses 
conséquences sont que cette puissance altère le vivant. 
Cela permet de poser un concept essentiel pour la 
compréhension du vivant, l’altération. Nous posons 
comme hypothèse que l’ontologie du vivant, c’est-à-dire sa 
provenance, est l’altération.

			 17. Plasticité 
			 Nous considérons que la donnée est acosmique et 
occultée : il s’agirait de tenter de lui redonner, non pas 
un sens, mais une puissance d’extension pour qu’elle 
puisse advenir à cette plasticité comme puissance pour lui 
conférer un nouvel état d’instabilité.

			 18. Plasticité II 
			 Le concept central de plasma est une puissance 
particulière qui consiste à donner une extention aux objets. 

Colloque V, 26 mars 2022

Séminaire LVI, 11 octobre, 2022

Séminaire LVII, 31 octobre 2023

Séminaire LVIII, 6 novembre 2023



7

La plasticité consiste à faire advenir depuis ce qui est retenu 
ou maintenu la possibilité d’une extensivité. L’extension est 
une manière de répandre et de diffuser quelque chose. Il 
faut comprendre que le caractère plastique des objets et des 
êtres est déterminé par la teneur de l’aître. L’aître est la place 
laissée libre pour que puisse se déployer l’existence, pour que 
les êtres puissent accéder à leur puissance d’extensivité. Or 
la déconstruction et la détérioration des aîtres conduit à une 
réduction massive de la puissance d’extension et donc de la 
plasticité. La détérioration des aîtres entraine une profonde 
détérioration des êtres.

			 19. Acosmicité
			 Le donné est profondément cosmogonique et cosmétique 
en tant qu’il nous permet de ranger et d’arranger ce qui 
nous est « donné » du monde. Depuis ce donné nous 
produisons de la donnée : la donnée devrait pouvoir être 
très profondément « cosmique », cosmétique et plastique. 
Or nous soutenons qu’à un moment particulier de 
notre histoire (au tournant de la métaphysique), la crise 
cybernétique, la donnée s’occulte pour devenir acosmique. 
« Acosmique » signifie que cela ne parvient pas à faire 
ordre ou organisation, que cela ne parvient pas à produire 
à la fois de cosmogonie et de cosmétique.

			 20. Disponibilité
			 Si la disponibilité est ce qui n’est pas occupé, alors il 
faut dépasser la mesure du privé et permettre le maintien 
infini de ce que l’on nomme les espaces publics autrement 
dit les espaces de l’aître. Ces espaces sont la condition même 
de l’existence. Or la transformation des « données » en 
data, c’està-dire en objets rendus occultes, privés, non 
disponibles, nous rendent à une expérience violente et bo; 
uleversante de l’indisponibilité.

Séminaire LIX, 6 décembre 2023

Séminaire LX, 18 décembre 2023



8

		 	21. Vues & données (séminaire)
			 La recherche peut se résumer en deux axes : 1. la 
donnée est acosmique (elle ne produit rien) au sens où 
elle ne permet pas de produire un quelconque système 
de représentation et 2. il est préférable – en suivant les 
théories de Catherine Malabou – de tenter de lui donner 
une plasticité : il faut lui accorder la possibilité d’une forme 
plutôt que celle d’une valeur. 
			 L’exposition doit pouvoir se comprendre comme une 
forme et une image : la forme d’un « container » dans 
lequel nous n’avons cessé de déposer des œuvres et des 
commentaires. En tant qu’image, elle est celle de la plasticité 
des données, de sorte que ce qui est montré est la puissance 
combinatoire incessamment reconduite par les relations 
entre les objets et les commentaires. 

			 22. Vues & données (essai)
		 Nous avons conduit, avec Aurélie Pétrel, durant trois 
années, un projet de recherche sur les concepts de prises et 
de données. Supposant que pour qu’il y ait de la donnée 
il a fallu procéder à une prise sur le monde avec divers 
appareillages (mekanè) et diverses modalités d’usage (tekhnè). 
On peut sous le registre de ces appareils et modalités 
entendre les dispositifs intellectifs, les captations du regard, 
les captations des appareils (photographique et caméra), 
tous les modes de prélèvement (cueillette, récolte, chasse, 
élévage, extraction, fouille, etc.), les enregistrements, les 
archives, etc. Mais ce qui nous intéresse, comme objet de 
pensée, est l’état restant du monde après la prise. Pourquoi 
les systèmes interprétatifs ne se sont jamais intéressés 
à penser cet état ni même les conséquences sur l’être ? 
Il y a différents dispositifs métaphysiques qui ne cessent 
d’occulter cet état et qui ne cessent de garantir la continuité 
de nos modes d’agir. L’histoire du monde est intimement 

Séminaire LXI, 9 février 2024, in 
Vues & données (catalogue), p. 474

Séminaire LXII
Vues & données (essai). Contribution à 
une théorie critique de l’œuvre, Fabien 
Vallos, éd. Mix., 96 pages, 2023



9

marquée par la violence de ces prises et l’histoire de l’art 
devrait probablement en être une possible déconstruction. 
Au lieu de cela nous continuons d’agir comme si l’état 
restant du monde ne nous importait pas et nous continuons 
de produire de l’œuvre dans la plus grande indifférence 
de l’état du monde et de l’état du commun. L’enjeu de 
ce projet de recherche est de proposer une réflexion sur 
les données pour comprendre ce que cela change pour la 
métaphysique et les pratiques du contemporain. 

		 	23. Vues & données (entretiens)
			 Avec Pierre-Damien Huyghe, Emmanuel Alloa, Julie 
Martin, Lauren Huret & Catherine Malabou. 

			 24. Vues & données (colloque)
avec Emmanuel Alloa, Garance Chabert, 
Pierre-Damien Huyghe, Julie Martin, Federica Martini 
& Anthony Masure & les étudiantes et les étudiants du 
séminaire Fig. : Francesco Canova, Valentin Derom, 
Salomé Gaëta, Gaspard Labastie Antonin Langlinay, 
Adrien Limousin, Raphaël Lods & Lila Niel.

			 25. Vues & données (exposition) 

Vues & données (entretiens), éd. Mix, 
2023

Séminaire LXIII. Colloque VI, 28 
mars 2024, Lausanne. In Vues & 
données (catalogue II), éd. Mix., 2024

Vues & donnée (exposition)
I. Photo Elysée Lausanne, 28 mars - 
2 juin 2024
II. Le Confort Moderne, 20 sept. - 
15 déc. 2024
III. Ensp Arles 

Aurélie Pétrel, Fabien Vallos avec 
Dieudonné Cartier. 

Avec Adam Baillon, Doriane Bellet, 
Cécile Blaque, Simon Bouillère, Sarah 
Bourget, Francesco Canova, Lucas 
Charleir, Zayan Delbauche, Antonio 
Del Vecchio, Valentin Derom, Davide 
Fecarotti, Salome Gaëta, Margot 
Guillermo, Tarek Haddad, Gaspard 
Labastie, Alionor La Besse Kotoff, 

Antonin Langlinay, Adrien Limoudin, Raphaël Lods, Gabrielle Lubliner, Nicolas Marbeau, 
Arthur Morin, Lila Niel, Lora Perdichizzi, Romain Peton & Mark Pohodin. . 



10

		 26. Vues & données (catalogue)
Ce projet est d’un dispositif  conceptuel en tant que 

réponse à la question des données par des modalités de regard 
et de lecture. 

Ce projet est d’un dispositif  curatorial en tant que 
manière de proposer des modalités de lectures combinatoires.

Ce projet est d’un dispositif  artistique en tant que 
combinatoire de quatre modalités plastiques et théorique : 
la question du point de vue, celle de la lecture, celle d’une 
structure de monstration et celle des commentaires.

Ce projet est d’un dispositif  théorique comme 
affirmation que la combinatoire est un processus plastique. 

Ce projet est d’un dispositif  politique comme 
affirmation de l’urgence de la lecture contre les dispositifs 
culturels et industriels. 

Ce projet est un manifeste pour la plasticité et la lecture. 

		 	26. Khôra & Skholè 

			 27. Synthèse [2020-2024]

			 28. Théorie de l’aliment 

									       29 octobre 2024

Vues & données (catalogue I), 
éd. Mix., mars 2023
Vues & données (catalogue II), 
Ensp, nov. 2024
Vues & données (catalogue III),
Ensp, oct. 2924

Séminaire LXIV, 21 oct. 2024

Séminaire LXV, 29 oct. 2024

Séminaire LXVI, 29 oct. 2024


